# **ESCUELA ARCANA**

# **CONFERENCIA**

# Ginebra - 8 y 9 de Junio 2019

# **Nota Clave:**

"Que la vida del grupo sea inspirada por las Reglas para la Iniciación: Conozcan, Expresen, Revelen, Destruyan y Resuciten"



40, Rue du Stand Case Postale 5323 1211 Ginebra 11 Suiza www.lucistrust.org



## CONFERENCIA DE LA ESCUELA ARCANA Aula del Cycle d'orientation Cayla Chemin William-Lescaze 8, 1203 Ginebra

# Nota clave 2018: "Que la vida del grupo sea inspirada por las Reglas para la Iniciación: Conozcan, Expresen, Revelen, Destruyan y Resuciten."

#### **PROGRAMA**

#### Sábado 8 Junio 2019

#### SESIÓN DE MAÑANA, DEDICADA A LOS ESTUDIANTES DE LA ESCUELA ARCANA ÚNICAMENTE

10h00 Meditación Reservada a los Tejedores en la Luz, únicamente

10h45 Apertura de la Conferencia – en Inglés –

Alocución Escuela Arcana de Ginebra – en Francés

Meditación – en Francés

SESIÓN DE TARDE: ABIERTA A LOS ESTUDIANTES Y AMIGOS

# Que la vida del grupo sea inspirada por las Reglas para la Iniciación: Conozcan, Expresen, Revelen, Destruyan y Resuciten.

**13h30** Introducción – en Francés

Mantram de la Voluntad - en Ruso

#### Expresar el propósito y la voluntad mediante la síntesis—Steve Nation en Inglés

La tarea de los Iniciados es, por lo tanto, percibir el Plan, que es el modo jerárquico de implementar la Voluntad divina, así como el Propósito que perciben los Guías de la Jerarquía. También deben tratar de que el Plan se convierta en una expresión real en el plano físico y en una parte de la conciencia reconocida de la humanidad como un todo..

#### Escuchar es la semilla de la obediencia – Ute Pasalk-Sembowki en Alemán

Escuchar es la semilla de la obediencia, oh Chela en el Sendero. La voz llega más fuerte; luego, de repente, las voces se apagan y la escucha ahora da lugar al conocimiento – el conocimiento de lo que está detrás de la forma externa, la percepción de lo que hay que hacer.

Visualización - en francés

#### Revelar la intuición y la sabiduría a través del servicio – Joceline Cussol en Francés

La iniciación es, por lo tanto, una constante fusión de las luces, a las cuales se penetra progresivamente, permitiendo al iniciado ver más lejos, con mayor profundidad y más incluyentemente. Como ha dicho uno de los Maestros: "La Luz debe penetrar verticalmente y ser difundida o irradiada horizontalmente". Esto crea la cruz del servicio, de la cual pende el discípulo, hasta que le es revelada la Cruz de Sanat Kumara; sabe entonces por qué este planeta es -por razones sabias y adecuadas- el de la aflicción, del desapasionamiento y del desapego. Cuando lo sabe, conoce todo lo que nuestra vida planetaria puede decirle y revelarle. Ha trasmutado el conocimiento en sabiduría.

Meditación de Grupo – en Alemán

#### 14h50 PAUSA

#### 15h25 Expansión de conciencia y progreso grupal – Ma. Antonia Massanet en Español

La iniciación grupal significa que la mayor parte de los miembros están correctamente orientados; que se proponen aceptar la disciplina que los preparará para la próxima gran expansión de la conciencia, y que es imposible desviar a ninguno de ellos de su propósito (observe esa palabra con sus implicaciones de primer rayo de Shamballa), sin importar lo que suceda en su entorno o en su vida personal.

#### Trabajo en pequeños grupos

Meditación de Grupo – en Italiano

#### 17h30 Fin de la jornada

Todos los participantes son estudiantes de la Escuela Arcana

## CONFÉRENCIA DE LA ESCUELA ARCANA Aula del Cycle d'orientation Cayla Chemin William-Lescaze 8, 1203 Ginebra

#### **PROGRAMA**

#### Domingo 9 de Junio 2019

10h00 – 12h00 MAÑANA RESERVADA A LOS SECRETARIOS, SECRETARIOS EN FORMACIÓN sólo con carta de invitación (Lugar de la Conferencia)

#### SESIÓN DE TARDE: ABIERTA A LOS ESTUDIANTES Y AMIGOS

"Que la vida del grupo sea inspirada por las Reglas para la Iniciación: Conozcan, Expresen, Revelen, Destruyan y Resuciten."

**13h30** Introducción – *en Francés* 

Mantram del Amor – en Holandés

#### El Antakharana – el "Camino Radiante" de la Resurreción – Evqueni Pikalov en Ruso

La vía, o sendero, o Camino de la Resurrección es el "Camino Radiante" al que le hemos dado el incómodo nombre de Antahkarana; este camino conduce directamente de un gran centro planetario a otro – de la Humanidad a la Jerarquía, y de la Jerarquía a Shamballa. Es el Camino de la Resurrección.

#### Inofensividad y restauración del flujo de impresión espiritual - Elvira Pisaturo en Italiano

Los hombres no están a la altura de lo que ya saben; no ponen en práctica su información; cortocircuitan la luz; no se disciplinan; el deseo codicioso y la ambición ilegítima son los que rigen y no el conocimiento interno. Para expresarlo científicamente y desde el ángulo esotérico: la impresión espiritual se ha interrumpido y ha habido interferencia con el flujo circulatorio divino. Es tarea de los discípulos del mundo restaurar este flujo y detener esta interferencia. Éste es el principal problema al que deben hacer frente los Ashrams en nuestros días.

Visualización – Estanque Lotus – en Francés

# Ideas sobre el desarrollo de la consciencia del Alma en la Música de Johannes Brahms — Mario

Hoy quiero presentar algunas ideas sobre el desarrollo de la conciencia del alma en la música de Brahms e ilustrar estas ideas con ejemplos de su música para piano. Se puede decir que la música habla por sí sola. La música, después de todo, puede expresar emociones internas, experiencias y estados de consciencia que pueden ser difíciles de expresar en palabras. Sin embargo, una exploración y consideración profundas, particularmente desde el punto de vista esotérico, puede revelar impresiones que llevan a una escucha más consciente de la música.

Meditación de Grupo – en español

#### 14h45 PAUSA

**15h10 Mantram "Gayatri"** – en francés

#### Que el grupo revele su unidad subyacente — Stefaan Werbrouck en Holandés

Lo que me preocupa es el tema de la revelación y la tarea del iniciado que consiste en revelar. El discípulo, que representa el Ashram, debe revelar a la humanidad la unidad esencial que subyace en toda la creación

Trabajo en pequeños grupos

Meditación de grupo – en Inglés

#### 17h00 Clausura y Fin de la Conferencia

Nuestro trabajo es exclusivamente sostenido por las donaciones, muchas gracias por su aportación.

Todos los conferenciantes son estudiantes de la Escuela Arcana

Para más información, escribir a Escuela Arcana – 40, rue du Stand – Case Postale 5323 CH-1211 Genève 11

Tél. + 41 (0)22.734.12.52 – geneva@lucistrust.org www.lucistrust.org

#### **MEDITACION: DEJAR PENETRAR LA LUZ**

I. FUSION DE GRUPO. Afirmemos la realidad de la fusión e integración grupales, dentro del centro cardíaco del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo, que es el mediador entre la Jerarquía y la Humanidad:

Soy uno con mis hermanos de grupo y todo lo que tengo les pertenece.

Que el Amor que hay en mi alma afluya a ellos.

Que la fuerza que hay en mí los eleve y ayude.

Que los pensamientos que mi alma crea les alcancen y animen.

- II. ALINEAMIENTO. Proyectamos una línea de energía iluminada hacia la Jerarquía Espiritual del Planeta, el corazón planetario, el gran Ashrama de Sanat Kumara; y hacia el Cristo en el corazón de la Jerarquía. Extendamos la línea de luz hacia Shamballa, el centro donde la voluntad de Dios es conocida.
- III. INTERVALO SUPERIOR. Mantengamos la mente contemplativa abierta a las energías extra-planetarias que afluyen a Shamballa y se irradian a través de la Jerarquía. Mediante el uso de la imaginación creadora, esforcémonos por visualizar los tres centros planetarios—Shamballa, Jerarquía y humanidad—entrando gradualmente en alineamiento e interacción.
- **IV. MEDITACION.** Reflexionemos sobre el pensamiento simiente, utilizando la nota clave del año espiritual

"Que la vida del grupo sea inspirada por las Reglas para la Iniciación: Conozcan, Expresen, Revelen, Destruyan y Resuciten"

**PRECIPITACION.** Utilizando la imaginación creadora, visualicemos las energías de Luz, Amor y Voluntad al Bien, fluyendo por todo el Planeta anclándose en la Tierra, en los centros del plan físico preparados, a través de los cuales puede manifestarse el Plan. Utilicemos la séxtuple -progresión del Amor Divino como una serie de etapas consecutivas para la precipitación de energía: desde Shamballa a la Jerarquía, al Cristo, al Nuevo Grupo de Servidores del Mundo, a los hombres y mujeres de Buena Voluntad de cualquier parte del mundo y a los centros físicos de distribución.

**V. INTERVALO INFERIOR.** Nuevamente, como grupo, enfocamos la conciencia dentro de la periferia del gran Ashrama. Juntos afirmamos:

En el centro de todo Amor, permanezco.

Desde ese centro, yo el Alma, surgiré.

Desde ese centro, yo el que sirve, trabajaré.

Que el Amor del Ser Divino se derrame por todas partes,
En mi corazón, a través de mi grupo y al mundo entero.

Visualizamos el descenso del influjo espiritual liberado desde Shamballa, pasando a través de la Jerarquía, y afluyendo hacia la humanidad mediante el canal preparado. Consideremos de qué manera estas energías entrantes establecen el "Sendero de Luz" para el advenimiento del Instructor Mundial, el Cristo.

VII. DISTRIBUCION. A medida que entonamos la Gran Invocación, visualicemos la afluencia de la Luz, el Amor y el Poder desde la Jerarquía espiritual, a través de las cinco entradas planetarias: Londres, Dajeerling, Nueva York, Ginebra y Tokio, iluminando la conciencia de toda la raza humana.

#### LA GRAN INVOCACION

Desde el punto de Luz en la Mente de Dios Que afluya luz a las mentes de los hombres; Que la Luz descienda a la Tierra

Desde el punto de Amor en el Corazón de Dios, Que afluya amor a los corazones de los hombres; Que Cristo retorne a la Tierra.

Desde el centro donde la Voluntad de Dios es conocida, Que el propósito guíe a las pequeñas voluntades de los hombres, El propósito que los Maestros conocen y sirven.

Desde el centro que llamamos la raza de los hombres, Que se realice el Plan de Amor y de Luz Y selle la puerta donde se halla el mal. Que la Luz, el Amor y el Poder restablezcan el Plan en la Tierra

OM OM OM

#### APERTURA A LA CONFERENCIA DE LA ESCUELA ARCANA EN GINEBRA 2019

Christine Morgan

Bienvenidos a la segunda fase de Conferencias de la Escuela Arcana aquí en Ginebra. Hace unas semanas tuvimos una inspiradora conferencia en Nueva York. Meditamos el sábado durante la hora cumbre del Festival de Wesak. Así que es una alegría poder continuar con nuestra reflexión sobre la nota clave este fin de semana aquí en Ginebra y tener también la oportunidad de reunirnos en persona, como cada año, para meditar y reflexionar juntos sobre la nota clave. Este fin de semana tenemos a algunos de nuestros Trustees presentes, ellos son: Laurence Newey (de la oficina en Londres), Steve Nation (de la oficina en Nueva York), y por supuesto, Mintze van der Velde, Director del centro en Ginebra.

El pasado mes de septiembre el centro en Ginebra organizó un breve viaje por Italia para conocer a algunos de los estudiantes y colaboradores italianos. Primero fuimos a Milán y luego a Roma para tener reuniones con los estudiantes por la mañana y por la tarde sostuvimos reuniones abiertas al público en general. Ambas reuniones contaron con muy buena asistencia y una discusión animada sobre el tema: "Labrando el Camino a la Unidad: El Arte de una Nación" de acuerdo con la nota clave de Italia: "Abro los Senderos". Fue una ocasión gozosa para nosotros y parece que fue muy apreciada por los estudiantes.

Este año, a fines de septiembre, Mintze van der Velde y yo viajaremos a Rusia para conocer a los estudiantes de ese país y para tener reuniones en Moscú y San Petersburgo. Debido a la inmensidad del país y las distancias de viaje que implicada, esperamos que muchos de los asistentes se unan a nosotros en línea, pero planeamos que puedan participar lo más plenamente posible de esta manera. Pronto daremos a conocer detalles de este viaje. Será la primera gira de la Escuela Arcana / Lucis Trust a ese país. Tenemos grandes expectativas para nuestros estudiantes y colaboradores allá.

Finalmente, el sistema ASMiS de la Escuela Arcana está en línea, como seguro sabéis, ya está operativo para los estudiantes de habla inglesa. En Ginebra la mayoría de las secciones dedicadas a los distintos idiomas también están usando la escuela en línea. Estamos trabajando mucho para que ASMiS esté operativo para la mayoría de las secciones para finales de este año. Una vez que esta meta se alcance nos pondremos en contacto con todos para que os unáis al sistema en línea ASMiS.

Pero ahora, regresemos a la conferencia; empecemos con la Afirmación del Discípulo:

#### LA AFIRMACION DEL DISCIPULO

Soy un punto de luz dentro de una luz mayor.
Soy un hilo de energía amorosa
dentro de la corriente de Amor Divino.
Soy una chispa de fuego del sacrificio,
enfocada dentro de la ardiente Voluntad de Dios
Y así permanezco.

Soy un camino por el cual los hombres pueden llegar a la realización. Soy una fuente de fuerza que les permite permanecer. Soy un haz de luz que ilumina su camino. Y así permanezco.

Y permaneciendo así, giro.
Y huello el camino de los hombres,
Y conozco los caminos de Dios.
Y así permanezco.

OM

#### Oscuridad en el Camino Radiante

Christine Morgan Traducido del ingles

Conozcan, expresen, revelen, destruyan y resuciten. Aparte de la específica relevancia que tienen estas palabras de la Regla XIV para la iniciación grupal, también sabemos que son "una clara referencia a cada una de las cinco iniciaciones; le dan al iniciado la nota clave del trabajo que debe llevar a cabo entre los diversos procesos iniciáticos". Como tales, estas palabras describen el viaje del discípulo por el Camino Radiante que conduce a una visión de luz cada vez mayor. Sin embargo, paradójicamente, también es un viaje a la oscuridad tal como lo expresa la Regla IX: "Que el grupo sepa que no hay color, solo luz; que la la oscuridad ocupe el lugar de la luz, ocultando toda diferencia, borrando toda forma". En su comentario sobre esta regla, el Tibetano declara que un grupo en preparación para la iniciación tiene que "comprender de manera unida el significado de las palabras la "oscuridad es espíritu puro".

Para poder entender un poco más la oscuridad espiritual, podemos considerar la afirmación de Helena Blavatsky de que "la luz sin sombra sería luz absoluta; en otras palabras, oscuridad absoluta". Esto es bastante sencillo si pensamos en la luz del sol físico: los rayos del sol no pueden ser vistos viajando a través de la oscuridad del espacio. Solo cuando esta radiante energía topa con algo, como la atmósfera de la Tierra, la luz se hace visible. De manera similar, la luminosidad del alma siempre está dirigida hacia nosotros, pero al topar con la atmósfera de los pensamientos y deseos de la personalidad, la calidad de su luz puede ser desviada o cambiada.

Como sabemos, el camino espiritual requiere purificar el pensamiento y el deseo para que la sublime luz del alma pueda inundar nuestra conciencia sin obstrucciones, e incluso entonces esta luz es refractada por la sustancia mental. Para experimentar la luz del alma directamente, necesitamos un espacio sin materia y, por lo tanto, ninguna luz reflejada. Este vacío se encuentra en el lugar donde el alma se ancla en la conciencia de la personalidad. Es un punto focal magnético en el centro del chakra coronario y es a través de este vórtice oscuro por cual uno debe pasar para emerger a la luz que brilla en todo el reino del alma.

El Tibetano, instruyendo a su grupo de discípulos, dijo al respecto:

"Los expertos en la práctica de la meditación saben muy bien que la luz en la cabeza -cuando se la ve y reconoce- pasa generalmente por tres etapas de intensificación:

- a. Primero, es una luz difusa que circunda la cabeza; -más tarde se la descubre dentro de la cabeza y produce un fulgor interno, la aureola rudimentaria.
- b. Esta luz difusa se consolida después y se convierte en un sol radiante interno.
- c. En el centro de ese sol aparece, finalmente, un punto azul oscuro, o un pequeño disco de color índigo. En realidad, es el punto por donde el alma abandona el mundo de la existencia fenoménica y también el símbolo del sendero, o el portal hacia el reino de Dios; tal la interpretación simbólica del fenómeno.

A medida que el grupo se acerca más a la realidad, la senda o franja de luz se acorta simbólicamente y, con el tiempo, cuando sean expertos en este trabajo y hayan realmente intensificado la naturaleza espiritual, penetrarán o atravesarán casi inmediatamente el disco azul y serán conscientes de una conciencia superior o divinidad."<sup>1</sup>

Lo realmente relevante en este texto no es tanto el aspecto fenoménico sino simplemente la afirmación: "cuando hayan realmente intensificado la naturaleza espiritual "; porque esto es lo que los aspirantes esotéricos de este período mundial requieren con urgencia. La buena voluntad y la compasión son demostraciones necesarias, pero es la intensidad espiritual la que enfoca la conciencia en el centro de nuestro ser y proporciona el espacio donde se produce la iniciación a la nueva luz y revelación. Podríamos preguntarnos: ¿Cuál es la intensidad de mi vida espiritual? ¿Es mi enfoque espiritual lo suficientemente fuerte como para comprometerme a ser un discípulo a tiempo completo, con la disciplina que esto conlleva? El ritmo establecido es siempre una elección individual, pero es importante que discípulo y disciplina sean casi sinónimos.

Una disciplinada intensificación de la vida espiritual resulta inevitablemente en un enfoque más agudo de la luz interior. Existe una analogía en la forma en que el ojo enfoca la luz. El iris contiene grupos de músculos que se contraen y se dilatan para controlar el diámetro de la pupila, una abertura oscura en el centro del iris a través de la cual pasa la luz. De manera similar, el estudiante esotérico que vive en un estado constante de tensión espiritual, psicológicamente, aprende a contraer y dilatar la mente para perpetuar el flujo de luz del alma a través de la personalidad y hacia el mundo.

La analogía es más precisa de lo que nos pueda parecer en un principio, ¡porque el hombre espiritual tiene muchos ojos! Esto viene ilustrado por el hecho de que el vehículo del alma en su propio plano actúa como un ojo para la Mónada. Los pétalos internos del loto egoico se contraen y dilatan alrededor de la joya central, que es como una pupila espiritual: "la ventana de la Mónada o Espíritu por la cual mira hacia afuera a los tres mundos". Al hacerlo, la fuerza de su voluntad espiritual es transmitida a esos mundos para elevar y salvar. Por supuesto, esto solo es posible después de que sus instrumentos de contacto con esos planos hayan sido refinados hasta un punto en que no ofrezcan ningún impedimento para Su visión y puedan transmitir la fuerza de Su mirada. Es en esta etapa que el tercer ojo, el ojo de Shiva, está completamente despierto y puede transmitir directamente la energía de la Voluntad de la joya en el Loto al plano físico.

"El misterio del ojo y su relación con la luz (esotéricamente entendida) es muy grande", y el Tibetano remarca "y hasta ahora ningún estudiante, por asiduo que sea, sabe algo sobre el mismo. Por ejemplo... cuando el tercer ojo, el ojo interno y la Mónada están en alineamiento directo con el "Ojo de Dios Mismo", de modo que lo que ve el Logos planetario puede ser parcialmente (al menos) revelado al iniciado, ¿quién puede predecir los resultados y la iluminación que traerá la revelación?... El alineamiento contiene la clave o llave de... acontecimientos profundamente espirituales... existe una gran revelación, algo completamente nuevo e imprevisto, que es inherente a la situación cuando una el candidato a la iniciación permanece ante el Iniciador... Son estas ideas las que deben surgir a medida que el verdadero estudiante oculto se enfrenta al reconocimiento de la oportunidad y se prepara definitiva y conscientemente para la revelación."<sup>2</sup>

Una vez más, el Tibetano nos reta a intensificar nuestra vida espiritual y a aprovechar las oportunidades que se presentan a los grupos esotéricos en este período mundial. Como se indica la nota clave de la conferencia, "que la vida grupal se inspire en las reglas de la iniciación", ya que como consecuencia directa traerán la revelación. Que estas reglas nos inspiren y, ante todo, nos conduzcan hacia una mayor intensidad espiritual en nuestras vidas para lograr el enfoque y el alineamiento necesarios. Volvamos a enfocarnos como grupo, y juntos descubramos la correspondencia grupal con el Ojo de Shiva, ese ojo interno que despierta en el camino de la iniciación y que es la herramienta a través de la cual se cumplen muchas de las directivas contenidas en nuestra nota clave. Con cada iniciación, este "ojo que todo lo ve" gana el poder de trabajar de manera más potente y el iniciado puede ver internamente y luego dirigir la energía hacia afuera con mayor precisión.

Esta es la gran oportunidad que se nos presenta como grupo. Con suficiente convicción para intensificar nuestra vida espiritual, podremos realizarlo. Si estamos preparados para abandonar el color restante de la vida de la personalidad, podremos situarnos en la pura luz permanente. Posteriormente y con mayor intensificación, podremos situarnos en ese punto central donde la oscuridad toma el lugar de la luz, "ocultando toda diferencia, borrando toda forma." Si somos lo suficientemente fuertes para hacer esto, la demanda de la Regla IX puede cumplirse y luego puede tener lugar la transformación necesaria para que el individuo y el grupo sirvan de una manera nueva y dinámica, según estipula la Regla XIV: conozcan, expresen, revelen, destruyan y resuciten.

Como grupo de discipulado en el corazón de la experiencia humana, estamos participando en la iniciación que está experimentando el Logos planetario: la transformación de su cuerpo de manifestación en un planeta sagrado incandescente con fuego solar. ¿Puede haber alguien hoy en día que, en cierta medida, no haya experimentado los fuegos purificadores y se haya enfrentado a decisiones que cambien su vida? La crisis está ayudando a que la humanidad despierte mentalmente, arrojando luz sobre los asuntos

personales, nacionales y planetarios, y presentando la elección de avanzar hacia una mayor luz o hacia un retiro consciente. ¿Hay alguna nación que no se vea afectada en este momento de transición? Con el tiempo, y dependiendo de la dirección tomada, la nueva vida surgirá de la tumba del materialismo, una resurrección que ya ha comenzado. Las energías entrantes de Acuario están destruyendo las formas y sistemas obstructivos, preparando este gran evento.

Mientras la humanidad se encuentra en una encrucijada entre lo antiguo y lo nuevo, un símbolo que resume ambas visiones ha circulado recientemente por todo el mundo. Nos referimos a la imagen de un agujero negro en el corazón de una lejana galaxia. Haciendo un paralelismo con el símbolo del ojo que hemos estado considerando, la imagen muestra "un intenso y brillante 'anillo de fuego' que rodea un agujero oscuro perfectamente circular". La luz es más brillante que todos los miles de millones de otras estrellas en la galaxia combinadas, pero la fascinación está en el centro oscuro. Irónicamente, la teoría predominante es que un agujero negro no es un agujero vacío, sino todo lo contrario. Como dijo un científico en la BBC: "A pesar del nombre que les damos, los agujeros negros no están vacíos, sino que contienen una gran cantidad de materia densamente comprimida en un área muy pequeña"; y dijo que este agujero negro "¡tiene una masa de seis mil quinientos millones de veces la del Sol!".<sup>3</sup>

Los agujeros negros supermasivos en el corazón de las galaxias son descritos como monstruos que devoran los soles que vagan muy cerca de ellos. ¡No es de extrañar que nuestro Logos Solar se mantenga alejado del centro, en uno de los brazos de la espiral de la galaxia! Se teoriza que en el centro de un agujero negro la materia alcanza una densidad infinita en un espacio infinitamente pequeño. Esta es seguramente la última de todas las teorías materialistas, y los astrofísicos admiten que aquí las leyes de la física se desmoronan. Pero contrasta con la afirmación del físico Wal Thornhill: "Las galaxias electromagnéticas tienen corazones electromagnéticos". Esto resuena maravillosamente con la enseñanza del Tibetano en Tratado sobre Fuego Cósmico. Aquellos en la Escuela Arcana que están interesados en el movimiento del Universo Eléctrico, me han dicho que los físicos del plasma han estado produciendo versiones reducidas de estos corazones electromagnéticos en laboratorios de todo el mundo desde que William H Bostick los descubrió en 1951. Bostick los denominó "plasmoides", un toroide o anillo en forma circular de luz electromagnética.

Esto es parecido al anillo central de tres pétalos de la ardiente luz del cuerpo egoico, que se abre para revelar el punto oscuro del espíritu en el centro, a través del cual la Mónada mira hacia afuera. Se nos dice que estos pétalos "llegan a su pleno desarrollo, y el centro cardíaco de la Mónada es percibido como una rueda de fuego, con seis de sus rayos en pleno despliegue de energía y rotando rápidamente". <sup>4</sup> Curiosamente, un plasmoide también tiene rayos de energía que se emiten desde el centro cuando está en modo de descarga.

En la década de los 50, Bostick demostró cómo nacen las galaxias espirales, que evolucionaron a través de un nivel extremadamente elevado de organización magnética. Este modelo ve el universo lleno de luz electromagnética ordenada, que es una clara demostración de la vida y el propósito cósmicos. La evidencia de esto está creciendo de manera espectacular todo el tiempo. Refiriéndose al Puente Eléctrico en la página web de Lucis Trust, los fenómenos que vemos en los cielos se deben a las actividades de los Dioses Cósmicos en sus propios planos superiores, organizando sus creaciones a través de puntos de Voluntad dinámica y eléctrica. La mónada humana también funciona de manera análoga, creando la esfera de fuego que llamamos el cuerpo egoico. Desde este centro se realiza una proyección adicional de la Voluntad, que en el plano físico da como resultado ese conjunto de fuerzas electromagnéticas que llamamos hombre.

Las reglas para la iniciación grupal también conciernen a la organización y proyección de estas fuerzas hasta que "en el lugar de la tensión y en el punto más oscuro, el grupo ve un punto de fuego frío y claro, y en el fuego (justo en su corazón) aparece el Iniciador Uno". A través del tremendo voltaje del cetro eléctrico de la iniciación que Él maneja, la vida espiritual dentro del grupo es galvanizada a nuevos niveles. Y es a través del adjunto de la regla XIV: conozcan, expresen, revelen, destruyan y resuciten, que el grupo llega al lugar de la iniciación. Esta regla resume todas las demás reglas e inspira a una mayor

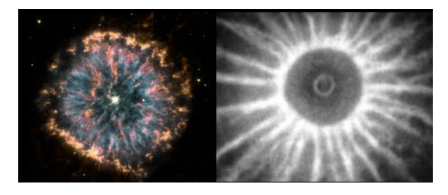
intensidad espiritual tan necesaria ahora. Si podemos hacer esto, el grupo se encontrará en ese viaje a la oscuridad que es el objetivo de todos los que hoyan el Camino Radiante.

- El Discipulado en la Nueva Era II, pág. 51/2 (versión inglesa)
   Ibíd., pág.348/9 adaptada (versión inglesa)
- 3. https://www.bbc.co.uk/news/science-environment-47873592
- Tratado sobre Fuego Cósmico, pág. 541 (versión inglesa)
   www.thunderbolts.info



Imagen de un 'agujero negro'

Imagen de un plasmoide



El brillante ojo de la nebulosa NGC 6751, mostrando el plasma proyectado desde el centro de la estrella.

#### La expresión del Quinto Rayo

Mintze van der Velde Traducido del ingles

La nota clave de la conferencia de este año deriva de la Regla XIV para los aspirantes y discípulos, la última de una serie de catorce reglas. Al igual que el año pasado, es una nota clave con profundo significado que representa un nuevo reto, las conferencias de este fin de semana darán mucho que pensar. A pesar de la profundidad la nota clave, hemos tratado de incluir charlas para que esta conferencia sea también práctica. Algunas tratan aspectos relacionados con nuestros caminos individuales como aspirantes en formación, otras tratan sobre el camino del discípulo mundial, es decir, la humanidad como, por ejemplo, las relacionadas con los objetivos de desarrollo sostenible formulados por las Naciones Unidas para el año 2030.

La Regla XIV es la última de las catorce reglas para la iniciación y cuando analizamos la secuencia: conozcan, expresen, revelen, destruyan y resuciten, cierta información nos es revelada sobre el primer par de palabras, pero más bien poca sobre el última. En esta introducción, por lo tanto, me centraré en la segunda palabra dentro del contexto científico, es decir, la expresión del quinto Rayo.

Estamos hablando de Reglas para la *Iniciación*. Sin embargo, ¿es la Escuela Arcana una escuela para la iniciación? No, realmente, y aquí recuerdo lo que se dijo en la última carta de la Escuela Arcana de mayojunio: "Aunque la Escuela Arcana no es una de las futuras Escuelas de Iniciación, es una escuela puente hacia ellas". Al mismo tiempo, se nos dice que: "Todas las verdaderas escuelas esotéricas existen para evocar la voluntad espiritual de sus estudiantes y ayudarles a comprender su uso en el servicio a la humanidad". Aquí destacamos dos conceptos que también se reflejarán en varias de las charlas de esta conferencia: voluntad espiritual y servicio a la humanidad.

En su libro Autobiografía Inconclusa, Alice Bailey desarrolla sus pensamientos sobre lo que debería ser una verdadera escuela esotérica señalando que, en este momento, bueno hace unos 80 años, no existen escuelas verdaderamente esotéricas en activo. Aunque probablemente todos conozcamos este libro, permítanme recordarles algunos de los pensamientos respecto a una verdadera escuela esotérica. A través del poder de la imaginación creativa, podemos ayudarnos a visualizar una escuela verdaderamente esotérica. Sabemos que una escuela esotérica es una extensión en el mundo exterior físico del grupo interno o Ashram de un Maestro. De igual forma que al discípulo individual se le enseña a considerarse a sí mismo como un canal para el alma, y como un representante de la conciencia del Maestro, la verdadera escuela esotérica es la representante de algún grupo espiritual subjetivo o Ashram, condicionado e impresionado por el Maestro, como el discípulo lo es por su alma. Por lo tanto, este grupo está en relación directa con la Jerarquía. Pensar en esto es evidente porque hoy en día una escuela así todavía no existe. Además, sabemos que una verdadera escuela esotérica funciona en cuatro niveles de servicio y experiencia, lo cual permite al discípulo hacer un acercamiento completo a la humanidad y usar todo su equipo. En las verdaderas escuelas espirituales se enseña el servicio a la humanidad y no la necesidad de que el discípulo esté en contacto con un Maestro, como es el caso en la mayoría de las escuelas esotéricas antiguas. Alice Bailey escribe: "Las nuevas escuelas en formación tratan de entrenar a los hombres para satisfacer las necesidades del mundo y servir espiritualmente en los cuatro niveles de la actividad consciente, enumerados a continuación:

- a. En el nivel del mundo externo se enseña al discípulo a vivir normal, práctica, efectiva y espiritualmente en el mundo de la vida cotidiana. Nunca debe ser extravagante ni raro.
- b. En el nivel del mundo de significados se enseña al discípulo las causas que originan los hechos y circunstancias, individuales y universales. De esta manera se prepara al aspirante para actuar como intérprete de los acontecimientos y como portador de luz.

c. En el nivel del alma, su propio mundo, el discípulo se convierte en un canal para el amor divino, pues la naturaleza del alma es amor, inspirando y curando al mundo.

d. En el nivel del ashram o grupo del Maestro, a medida que se le revela gradualmente el Plan jerárquico, aprende a colaborar con éste, adquiriendo el conocimiento que le permitirá dirigir algunas de las energías que producen los acontecimientos mundiales. Así lleva a cabo los propósitos del grupo interno al cual está afiliado. Inspirado por el Maestro y Su grupo de discípulos e iniciados activos, imparte a la humanidad conocimientos definidos acerca de la Jerarquía."

Podría ser un buen ejercicio, quizás un desafío, ver lo que las cinco palabras de la nota clave (conozcan, expresen, revelen, destruyan y resuciten) significarían en estos cuatro niveles. Pero las restricciones de tiempo no me permiten profundizar ahora en esto. Así que permítanme terminar con un comentario final sobre las escuelas esotéricas, a saber, que una escuela esotérica entrena al discípulo para el *trabajo grupal*, un concepto también desarrollado en varias de las charlas de este fin de semana. El discípulo aprende a renunciar a los planes personales en interés del propósito grupal, siempre dirigido al servicio de la humanidad y de la Jerarquía. No olviden que la decimocuarta regla de la nota clave forma parte de las Reglas para la iniciación *grupal*.

En la Regla XIV, el Tibetano nos dice que se ocupará de las *signaturas monádicas*, de lo que sintetiza a las significaciones y de lo que otorga una significación vital a la vida iniciática. Para la mayoría de nosotros, incluyéndome a mí mismo, esto implica que tenemos que recurrir en gran medida a nuestra imaginación e intuición creativas para captar parte del significado de esta Regla.

Se nos dice que cuando nosotros, como principiantes en el Sendero reflexionamos sobre el significado de la *expresión*, nos estamos ocupando de nuestra habilidad para expresar la verdad que teóricamente reconocemos, pero a la cual todavía no podemos darle forma. Esto es valioso porque alimenta nuestra aspiración, centra nuestra atención en nosotros mismos y aumenta nuestro ingenuo interés personal, lo cual presenta sus propios problemas, como el sentido del fracaso o un indebido registro del éxito o un sentido no desarrollado de proporción.

Sin embargo, para el iniciado, *expresar* no significa que él deba expresar sus propias necesidades o requisitos, sino la necesidad que los demás tienen de esas expresiones de la verdad, que los guiará en su camino. El iniciado crea fuera de sí mismo su contribución individual a la totalidad de las formas creadoras, mediante las cuales la Jerarquía intenta crear "un nuevo cielo y una nueva tierra". No se ocupa de aquello que él mismo expresa como alma dentro de una personalidad; ha desarrollado el hábito de la correcta expresión del alma en los tres mundos, y su cualidad aparece (volviendo al uso de las palabras originales: vida, cualidad y apariencia) automáticamente y sin ninguna planificación por su parte.

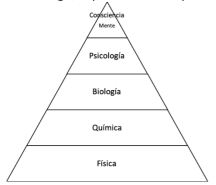
Las actividades del iniciado incluyen, entre otras cosas, el trabajo subjetivo para mantener el contacto con la Jerarquía y el Plan. Pero también incluyen un proyecto creativo tangible en el plano físico exterior. De este modo, el iniciado contribuye a poner en objetividad la empresa creadora de su Ashram. Quizás esa empresa creativa no sea lo que la humanidad cree que necesita; es esencialmente lo que la Jerarquía reconoce como el factor necesario, que conduce al progreso requerido para el progreso en cualquier momento específico en el tiempo. Por ejemplo, la humanidad hoy en día cree que su mayor necesidad es la paz y la comodidad material y por lo tanto está trabajando vagamente para ambas. Sin embargo, sabemos que la Jerarquía es conocedora de que su mayor necesidad es el reconocimiento de la locura de la separación del pasado y el culto a la buena voluntad.

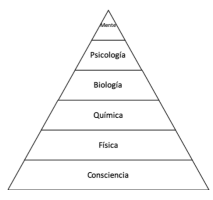
¿Cómo contribuye la ciencia, como expresión del quinto Rayo, a todo esto? En el último seminario de La Buena Voluntad Mundial en Londres, el profesor Jeremy Dunning-Davis dio una excelente conferencia sobre: ¿Qué va mal en nuestro actual pensamiento científico? En el primer número de 2019 del boletín La Buena Voluntad en los Asuntos Mundiales, podemos leer en el resumen de esa conferencia: "Cuando era un joven estudiante de investigación recuerdo que una vez un profesor me dio un problema para estudiar y me lo llevé a casa y realmente trabajé en él, subrayando cuidadosamente la respuesta al final en rojo. Lo

llevé al día siguiente muy contento conmigo mismo y se lo entregué. Lo estudió por un tiempo y luego de repente levantó la vista y me dijo: "Esto está bien, pero ¿qué significa físicamente?" Me sorprendió por completo. Luego dijo: "¿Para qué sirve una ecuación matemática si no sabes lo que significa físicamente?" Este fue un punto de inflexión para mí y creo que resume lo que anda mal con gran parte de la ciencia moderna al enfocarse en intentar hacer que la física se ajuste a las matemáticas en lugar de al revés".²

La mayoría de nosotros hemos visto "la primera imagen de un agujero negro" que se hizo pública el 10 de abril de este año. De nuevo surge la pregunta: "Esto está bien, pero ¿qué significa físicamente?" Todos conocemos, por supuesto, las leyes clásicas de Newton sobre la gravedad. Estas permiten que podamos sentarnos aquí en nuestras sillas o que cuando dejamos caer una manzana, esta caiga al suelo. Einstein formuló la teoría de la relatividad, de la cual la teoría clásica de Newton es un caso especial. A principios del siglo XX surgió la física cuántica: una teoría que "funciona" asombrosamente bien, pero que nadie entiende realmente. Hoy en día, las mejores mentes del mundo de la ciencia están buscando una teoría de la cual la teoría cuántica solo sería un caso especial. Una vez más, surge la pregunta: "Esto está bien, pero ¿qué significa físicamente?" Por cierto, la ciencia no es el único ámbito donde surge este problema. También en nuestros estudios ocultos debemos tener cuidado en no volvernos demasiado exclusivos o teóricos: lo que expresamos de ellos, en nuestro nivel, en nuestra vida diaria, debe ser bien vivido y provenir del corazón en lugar de la mente. El extracto de la declaración del Tibetano, que podemos encontrar en casi todos los libros de Alice Bailey, es de gran ayuda en esto.

El quinto rayo está en encarnación desde 1425 a.C. Recordemos que Giordano Bruno vivió en 1548-1600 y Newton vivió en 1643-1727, por lo que esta energía de rayo está aumentando gradualmente su fuerza. Esto también está en relación con el cambio gradual de un mundo dominado por la religión en la Edad Media, a un mundo dominado por la ciencia en la actualidad. En varias partes de sus escritos, el Tibetano advierte acerca de la sobrestimulación de la mente concreta inferior, especialmente cuando no va acompañada por un desarrollo simultáneo del corazón o la intuición. La humanidad aún es propensa a este riesgo, especialmente si pensamos en los recientes desarrollos en la inteligencia artificial.





Como expresión de todas las energías divinas, la situación no es solo blanca o negra: también hay luz en el horizonte. Cuando defendí mi tesis en 1980 en la Universidad Libre de Ámsterdam, también sobre un tema de física teórica, se me permitió hacer una serie de afirmaciones no relacionadas directamente con el tema de la investigación. Una de mis proposiciones fue que "la investigación científica de los reinos no visibles debería ser estimulada". Tengamos en cuenta que en esa época tanto los rusos como los americanos estaban investigando en secreto la telepatía. En ese momento, el consejo de la universidad bloqueó esta proposición: el intelecto no permitiría que la intuición apareciera en el campo de la ciencia. Hoy en día, sin embargo, la situación es muy diferente y se ha avanzado mucho en este sentido. Durante mucho tiempo, la ciencia consideró la física y las matemáticas, es decir, el estudio de los átomos y de las partículas fundamentales como los bloques básicos, fundamentales junto con la química y la biología como las siguientes etapas, seguidas de la psicología y la mente. Desde esta perspectiva, la consciencia se considera un producto de interacciones eléctricas y químicas en el cerebro. Aunque todavía no es la corriente principal, en la actualidad existe una tendencia general en la ciencia que considera la consciencia como la capa fundamental sobre la que se construye la física, la química, la biología, etc.

Existen muchos artículos y libros que hablan sobre estos aspectos, entre los figura: *Real Magic: Ancient Wisdom, Modern Science, and a Guide to the Secret Power of the Universe* by Dean Radin<sup>3</sup>. Y recientemente el profesor Greg Matloff, de la Facultad de Tecnología de la Ciudad de Nueva York, sugirió que existe una indicación científica de que todo el universo es consciente<sup>4</sup>. No es algo nuevo para nosotros, sin embargo, sí que es innovador para la ciencia.

Para concluir, quisiera mencionar una declaración del libro *El Discipulado de la Nueva Era* que siempre me ha intrigado. En ella el Tibetano habla sobre el cuerpo etérico en términos de luz y dice: "*Finalmente, cuando el poder de los Triángulos -nombre espiritual que se da al alma en La Doctrina Secreta- es impuesto a la personalidad, entonces su energía reemplaza a las otras energías y la personalidad - centrada ahora en la mente, respondiendo a la impresión del alma- expresa en el plano físico, por medio del cerebro y el cuerpo físico, la intención, el poder y la naturaleza del alma omnincluyente." Para aquellos de nosotros que estamos trabajando en Triángulos esto es algo sobre lo que reflexionar. Hablando de Triángulos: encontrarán una mesa en el vestíbulo con más información sobre Triángulos y la posibilidad de registrar su propio Triángulo.* 

Con estos pensamientos, les deseo una inspiradora conferencia, no sin expresar mi más sincero agradecimiento a todos los colaboradores y voluntarios, presentes aquí o detrás de la escena, que a través de su servicio desinteresado no solo han hecho posible esta conferencia sino que también garantizan el buen funcionamiento diario de la sede en Ginebra (incluida la Escuela Arcana, ASMiS, Triángulos y Buena Voluntad Mundial) en seis idiomas diferentes. ¡Gracias!

#### Referencias:

- 1. Alice Bailey, Autobiografía Inconclusa, pág.267 (versión inglesa).
- 2. Buena Voluntad en los Asuntos Mundiales, 2019, número 1.

https://www.lucistrust.org/world\_goodwill/homepage/world\_goodwill\_homepage/newsletter\_2019\_1\_resonance

- 3. Dean Radin, *Real Magic: Ancient Wisdom, Modern Science, and a Guide to the Secret Power of the Universe ISBN:* 9781524758820.
- 4. <a href="http://www.gregmatloff.com/Edge%20Science%20Matloff-ES29.pdf">http://www.gregmatloff.com/Edge%20Science%20Matloff-ES29.pdf</a>
  Greg Matloff, Starlight, Starbright Are stars Conscious, ISBN 9780993400216.
- 5. Alice Bailey, El Discipulado en la Nueva Era, Vol I, pág.700 (versión inglesa).

Meditación de Grupo « Dejar penetrar la Luz » en Francés

15

#### Sábado 8 de Junio

**Tarde** 

### **AFIRMACION DE LA VOLUNTAD**

Permanezco en el centro de la Voluntad de Dios Nada desviará mi voluntad de la Suya Realizo esa voluntad con el amor Me dirijo hacia el campo de servicio Yo, el divino Triángulo, cumplo esa voluntad Dentro del cuadrado y sirvo a mis semejantes

OM

#### Expresando Propósito y Voluntad a través de la Síntesis

Steve Nation Traducido del ingles

Es para mí una gran satisfacción estar aquí en Ginebra y poder trasmitirles los saludos de mis compañeros del grupo de la sede en Nueva York.

El tema de esta charla gira en torno a una serie de palabras clave: síntesis, propósito y voluntad, y la segunda de las cinco palabras de la conferencia: "expresar". Tenemos una cita en El Discipulado de la Nueva Era, vol. II, pág. 350, que pueden ver en el programa que tienen, que lleva estas palabras clave un paso más allá.

El propósito desconocido de la vida guía y dirige la evolución. Es una dinámica que opera en un incomprensible nivel en el tiempo y el espacio (piensen en el concepto védico de los billones de años que constituyen la vida de Brahma; de los Yugas y Kalpas que duran, en algunos casos, cientos de millones de años y el espacio sugerido por los planos de la realidad, incluido el más básico, el plano físico cósmico, es difícil de comprender en su totalidad). Tiempo y espacio están imbuidos por el Propósito divino. Este Propósito toma la forma en un Plan por aquellos que guían y mantienen la evolución humana. El Plan concierne a las posibilidades y potencialidades dentro del marco más manejable de las décadas y siglos que conducen a los plazos más vastos de las edades zodiacales.

Como seres humanos, tenemos el potencial de percibir el Plan divino, al menos en líneas generales. Esto es posible a medida que despertamos la intuición y se desarrolla el proceso iniciático. Tenemos el potencial para desarrollar un amplio sentido del propósito y la dirección durante el período más bien caótico de la creatividad, la crisis y el cambio transformador que inevitablemente caracteriza estas décadas críticas de la transición a la Era de Acuario.

El pasaje en El Discipulado en la Nueva Era sugiere que para que el Plan se convierta en una expresión efectiva en el plano físico y en parte de la reconocida conciencia de toda la humanidad, el intelecto humano necesita armonizarse en alineación y sincronización con Acuario ... Y la forma de que esto suceda y el lugar donde esto será más evidente, será en los planes de las diversas naciones y en los esfuerzos de las Naciones Unidas para formular un plan mundial.

Para el propósito de esta charla, podríamos considerar de qué manera el Plan afecta a nuestro tiempo histórico, en términos de iniciativas Jerárquicas para mantener la conciencia humana despierta, creando un ambiente mental que inspire, empuje y anime a los seres humanos a desarrollar ese sentido de la totalidad y la interdependencia, convirtiéndose en la característica dominante de la psique, la cultura y la civilización. Es un plan para la iniciación. Durante aproximadamente los próximos cien años y en un plazo más inmediato en décadas, necesitamos entrenarnos para observar las formas en que la sensación de integridad está transformando la raza humana, trayendo nuevos desafíos inesperados, oportunidades y crisis.

Mientras el impulso del Plan está creando un entorno que alienta a la humanidad a responder a las mayores posibilidades de las energías entrantes de Acuario, los seres humanos están expresando ese impulso por medio de una voluntad de maduración gradual para moldear consciente y deliberadamente el mundo en torno a las nuevas percepciones reveladas de la totalidad. Esto puede observarse a nivel individual en quienes están desarrollando planes para el crecimiento espiritual, en los millones que están planeando una carrera o una vocación que les dará un trabajo satisfactorio, e incontables son aquellos que están desarrollando una mejor calidad en las relaciones personales y familiares. Todos estos son

signos de maduración y concentración de la voluntad humana. Lo mismo está sucediendo a un ritmo bastante sorprendente a nivel de comunidades, ciudades, naciones, regiones y a nivel internacional.

Cualquier grupo esotérico que, de alguna manera u otra, en algún nivel u otro, se encuentre preparándose para una futura iniciación se enfrentará a desafíos y tareas, con posibilidades que requieran de una maduración de la voluntad. Si un grupo esotérico se encuentra espiritualmente activo y alerta a lo que está sucediendo en el mundo y a las futuras posibilidades, estará en un camino iniciático. Esto es casi una definición de la vida esotérica. Los niveles de conciencia que pueden entenderse, al menos en parte, intelectualmente como ideas, tienen que volverse centrales para la orientación de la mente grupal, como una estrella polar o un principio rector que defina la nota y la cualidad del grupo, convirtiéndose en la esencia de la utilidad del grupo para la evolución de la conciencia humana y las relaciones humanas.

Uno de los desafíos que enfrentan los grupos esotéricos es entrenar la imaginación y las habilidades de observación para que el grupo pueda imaginar cómo sería "ver" u "observar" el Plan que funciona en el mundo tal como lo ve la Jerarquía, a través de los ojos de la jerarquía. Esta posibilidad puede tenerse en cuenta como una posibilidad para el grupo; como un estado de conciencia que es posible, mediante un acto de voluntad tranquilo y constante, evocar y traerlo a la expresión. Imagínense que el grupo estuviera absorto en una percepción del Plan como una dinámica viviente en la conciencia humana y en las relaciones humanas. Imagínense que un grupo esotérico sintiera verdaderamente la presión proveniente de la Vida misma y de las potencias de Amor y Propósito Iluminado de los mundos espirituales (los mundos de los ángeles, los rishis, los ancestros sabios y los santos). Imagínense si el grupo tuviera su mirada menos en sí mismos, menos en la aspiración ascendente, o incluso en la aspiración de estar en el centro de la cruz del discipulado; imagínense si el grupo estuviera más absorto en cómo esta presión se desarrolla y en cómo el estrés procedente de esta presión afecta a la comunidad humana. Imaginen un grupo que observa con comprensión, amor y desapego cómo esta presión de la Jerarquía perturba e irrita el pensamiento actual, provocando a veces crisis, y al mismo tiempo despertando a aquellos que están dispuestos a abrazar nuevas formas de pensar y nuevas comprensiones de la totalidad y del alma como una realidad viviente. Teniendo en mente claramente la alineación vertical, los grupos esotéricos de hoy en día tienen el reto de mirar la necesidad humana directamente a los ojos y ver el potencial camino para la humanidad, ver las posibilidades a corto plazo y a largo plazo. El verbo "expresar" es el resultado de esta capacidad para observar a través de los ojos del Plan.

DK habla de un instinto y de una tendencia hacia la síntesis como el impulso motivador de Dios y como la vida misma, presente en toda conciencia y en toda la naturaleza. Esto es algo en lo que pensar: la vida misma está imbuida de una tendencia hacia la síntesis, una especie de 'nota' y propósitos subyacentes que a lo largo de los grandes ciclos, rondas y épocas en el tiempo está siempre presente, atrayendo a todas las manifestaciones de la vida y a todos los campos de la conciencia en un sentido cada vez más profundo de unión con el todo. Y en este siglo, a medida que el ritmo de la transición a la era de Acuario acelera la tendencia hacia la síntesis, se convierte en el siguiente paso para todos los que constituyen el grupo esotérico mundial en el corazón del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo.

En El Discipulado de la Nueva Era, vol. II, DK nos da una importante pista sobre qué buscar en nuestros esfuerzos por "ver" intuitivamente el Plan trabajando en el mundo: La actual planificación humana constituye la primera indicación del surgimiento del aspecto voluntad. Cuando un gran número de personas responde a un objetivo del Plan procedente de la Jerarquía, su planificación inicial tenderá a ser ciega y bastante ruda, pero con el tiempo ganará algo de sabiduría y habilidad, y la implementación de los planes comenzará a avanzar con cuidado en la correcta dirección. Así se cambian los asuntos en la Tierra. Al observar esta planificación a medida que se desarrolla en el mundo, los esoteristas y los grupos esotéricos se enfrentan al desafío de no solo de ver su relación con el Plan para este período de transición a Acuario, sino también a convertirse en un agente director de la verdadera Voluntad divina, cuando afluye a través del Ashram desde Shamballa, para implementar el Plan. Finalmente, el grupo

esotérico es animado a observar la planificación humana en un intento por ver la secuencia del planteamiento a medida que lo materializa en la Tierra en relación con el factor tiempo.

Esto lleva al grupo a un esfuerzo por ver el tiempo a la luz de la síntesis. En otras palabras: tratar de ver el estado de la planificación en un momento dado en relación con las posibilidades futuras de la transición a Acuario. Aquí es donde podríamos ver la dinámica de la voluntad en acción, manteniendo la tensión entre la planificación actual y las posibilidades futuras; manteniendo la tensión entre el estado de planificación tal como existe en el momento actual y la dirección general del camino hacia las correctas relaciones y la unidad. El acto de mantener la conciencia en la tensión dinámica, entre la visión subyacente a la planificación actual y la voluntad invertida para lograr esa visión, es en sí mismo un acto de voluntad.

Estamos en Ginebra, en el espacio etérico de un centro planetario y en el espacio físico de la ciudad donde las Naciones Unidas tienen una de sus dos principales sedes. Y nos encontramos reunidos avanzando hacia la culminación de los Tres Festivales Espirituales, y el inicio de un año espiritual que estará dominado por la importante Semana del Festival del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo en diciembre.

La planificación humana es uno de los primeros indicios de la aparición del aspecto Voluntad. En esta ciudad, en las salas de conferencias de la ONU y de las agencias de la ONU con sede aquí, la planificación para una cooperación efectiva es una preocupación diaria. Los Objetivos de Desarrollo Sostenible son el ejemplo por excelencia del grado en que la planificación humana se ha convertido hoy, como evidencia más clara del desarrollo del aspecto voluntad en la humanidad. A través de un proceso multilateral involucrando a todas las naciones, tanto a través de sus gobiernos como a través de la participación del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo (por medio de todos los círculos de la sociedad civil), en 2015 se llegó a un acuerdo para una serie de objetivos aspiracionales: definir un camino que lleve a la humanidad hacia las correctas relaciones humanas. La planificación de los objetivos se centra en metas específicas que deben alcanzarse para el 2030 como, por ejemplo, reducir el porcentaje de muertes maternas a nivel mundial, nacional e incluso local; o transformar los patrones de consumo para crear mejores relaciones con el medio ambiente; o lograr la cobertura universal de salud para todos. Los objetivos están diseñados para estimular la imaginación sobre lo que es posible, esta es la idea. Y el proceso está hábilmente diseñado para proporcionar datos para que, en todos los países, aquellos que han sido designados por la posibilidad de alcanzar el objetivo tengan las herramientas para medir el porcentaje que se alcanza cada año hacia la meta y qué más se necesita hacer. Y así se creó cuidadosamente un clima de voluntad mediante una serie casi constante de conferencias nacionales, regionales e internacionales, que involucran a gobiernos, profesionales, empresas y grupos de ciudadanos para inspirar, para apoyar a todos aquellos que están más fuertemente motivados, incorporando a nuevos actores al proceso y manteniendo conscientemente el dinamismo de la voluntad en el centro de atención.

Como ilustración de lo que acabamos de exponer, pensé que podría ser útil ver una pequeña muestra de algunos de los eventos ODS más importantes que se produjeron en el mes pasado y en este. Este mes, justo después del Festival de Cristo, del 18 al 20 de junio, los principales actores en el tema de los objetivos de la Energía Sostenible para todos se reunirán en Ámsterdam para lo que se denomina un conjunto de charretes. Pequeños grupos de participantes de diferentes orígenes, nacionalidades y sectores formarán una charrette para explorar cómo acelerar el progreso en objetivos específicos https://www.seforall.org/Charrettes

En junio tendrá lugar otra reunión en Bonn, la reunión mundial anual de los gobiernos municipales, grupos de gente y planificadores urbanos centrados en la resiliencia urbana y la adaptación al cambio climático. Más de 500 participantes de todas partes del mundo, se encontrarán para compartir información sobre lo que ha funcionado, lo que no funciona y cuáles son las posibilidades a corto y largo plazo. El mes pasado tuvo lugar una importante reunión en Bonn, durante el Festival Global de Acción para el Desarrollo Sostenible, que consistió en inspirar a los activistas y grupos de interés por los ODS de todo el mundo para ampliar sus acciones. Fue un evento diseñado para movilizar la voluntad, la creatividad y para cambiar la conciencia. Incluyeron temas como movilizar a la gente, a las organizaciones

y a las redes para que actúen para los ODS. El uso de la narración de historias para compartir la importancia, el impacto y la interconexión de los ODS en la vida de las personas; las habilidades de campaña; la visualización: cómo transformar los datos en poderosas historias humanas y generar una imaginación sobre lo que es posible; y la creatividad que utilizan las artes para estimular la acción y la concienciación de los ODS.

Antes del fin de la Segunda Guerra Mundial, cuando DK buscaba evidencias de que la conciencia humana estaba respondiendo al impulso del Plan, cuando éste emanaba de la Jerarquía, señaló la "planificación" para las positivas futuras posibilidades que estaban en marcha en varias naciones, y los esfuerzos de las Naciones Unidas por formular un plan mundial que se traduzca en paz, seguridad y correctas relaciones humanas. Han pasado muchas cosas desde entonces. Pero mientras que la década a finales de los 40 se caracterizó por los esfuerzos de las Naciones Unidas por construir un plan mundial que reflejara los principios de Acuario, ahora estamos a las puertas del 2020 con un plan inteligente y práctico y, lo que es más importante, con una voluntad claramente movilizada para alcanzar los objetivos dentro del plazo establecido: el año 2030. La planificación que vemos ejemplificada en los ODS ven su eco en los planes de las ciudades y las regiones de todo el mundo, tal como se refleja en la planificación individual para una vida mejor como vemos en un gran número de personas. Y esto nos dice que el propósito y la voluntad se expresan hoy en la humanidad a un nivel sin precedentes.

Al mismo tiempo, existe una creciente conciencia de cuán importantes son las identidades locales y nacionales, y un desafío clave es cómo fusionar estas identidades separadas en una identidad común y universal, sin perder de ningún modo la singularidad y la individualidad de cada nación, cultura o grupo de fe. El rechazo a la unión sin vida, superficial y regimentada debe ser bien recibido como una señal de que los espejismos de Acuario son un camino falso. En este momento, podemos ver cómo se ha creado una tensión invocadora como pensadores, políticos responsables y todo tipo de personas de buena voluntad en busca de un nuevo espíritu de unión. Esta es realmente la búsqueda de una síntesis, para una unión que está espiritualmente viva, elegida libremente y que valora la diferencia, la diversidad y la creatividad. Seguramente es hacia donde nos dirigimos.

///////

#### Escuchar es la semilla de la obediencia

Ute Pasalk-Sembowski traducido del alemán al ingles y al castellano

Buen día,

Cuando recibí este tema de parte de la Escuela Arcana estuve muy contenta. Desde mi infancia mi padre nos decía a mis hermanos y a mí, que hay un mundo espiritual y que es importante rezar a Dios. Nos dijo que los ángeles y nuestro Señor bendito podían escucharnos y vernos.

#### Escuchar es la semilla de la obediencia

Estas palabras no tienen nada que ver con el sentido físico del oído, pero quisiera hablar brevemente de los sentidos. Como todos sabemos, los sentidos tienen como finalidad revelarnos el no-yo y permiten al yo distinguir entre lo real y lo irreal. Siete sentidos nos permiten contactar con el mundo material y espiritual.

La escucha interior es una necesidad urgente para el hombre moderno, atrapado en el mundo confuso y la multitud de actividades que se han convertido en un propósito en sí mismas. Muchas personas se encuentran bien en cualquier parte, pero no en ellas mismas. Cada persona vive para un propósito para el cual los aspectos internos y espirituales de la vida deben ser reconciliados con las necesidades humanas y asuntos mundanos. Esto genera efectos en los cuerpos de las personas y en todas las formas de vida del mundo. No es fácil adentrarse racionalmente en el otro mundo, el mundo interior, que es diferente al mundo ordinario. Si uno escucha y confía en la guía interior y sigue las reglas espirituales, entonces las cosas externas también son vistas como verdaderamente son. Con frecuencia, el mundo espiritual se describe como si sólo fuera posible adentrarse en él si uno está preparado para renunciar a todo aquello a lo que el hombre está vinculado. Pero, el ser humano no crece en aislamiento y retirándose en sí mismo, sino que crece por su propia experiencia de vida y por la práctica de verdades espirituales en la vida diaria. Retirarse para meditar exclusivamente en la obediencia espiritual no es el camino.

Para adquirir el conocimiento del conocimiento superior, se deben experimentar estos descubrimientos. Escuchar permite a las personas definir su lugar dentro del "gran esquema" y determinar su lugar. Esto se hace *escuchando* interiormente y haciendo las preguntas correctas. La semilla se esparce, pero también debemos llevarla a su crecimiento. La voluntad en el trabajo espiritual expande la consciencia de uno mismo y contribuye al desarrollo evolutivo. La voluntad de cada individuo es tan libre como la voluntad de Dios. Escuchar las voces del silencio no significa que enseguida se entiendan, pero cuando participas en ese silencio éste encanta tu vida con un sonido bellísimo producido por una melodía natural. El oído interno puede abrir la puerta que permite hacer audible la melodía del corazón. Cada uno debe guardar esta melodía en su memoria para que la ley de la armonía se pueda cumplir. Si ese es el caso, también percibirás la propia melodía de cada en las otras personas. Cuando el escuchar se convierte en conocimiento y la vida que nos rodea se ve con los ojos abiertos, el mundo en que vivimos tiene mucho que ofrecer.

En el curso de la evolución de los sentidos, el oído es el primer sentido indefinido que percibe la atención desde algún lugar. Constantemente los sentidos envían información al cerebro, quien, a través de una mente clara puede levantar esa información de un nivel inferior a la luz superior. Primero los sentidos externos deben ser vencidos para que los sentidos superiores puedan desarrollarse. Pero hasta estos sentidos superiores deben ser conquistados por el alma individual para que puedan ser uno con el resto de las almas porque la consciencia del alma es consciencia de grupo. El conocimiento espiritual que se obtiene es un conocimiento encomendado, creado por un vínculo con otras almas y con lo más profundo, lo que resulta en un alto grado de responsabilidad.

Por lo tanto, escucha sólo esa voz que es silenciosa y sólo mira lo que es invisible para el sentido interno y

externo. Con la atención enfocada a escuchar el silencio el oído interno desarrolla la sensibilidad del oído etérico. El funcionamiento unido entre la mente, el alma y el cuerpo revela la verdadera realidad que puede dar lugar a dones excepcionales. Un buen ejemplo es Wolfgang Amadeus Mozart, quien - cuando era muy joven- compuso y creó música de altísima calidad durante su breve vida. Él abiertamente reconocía que no sabía de dónde venía esa música o cómo se creaba, pero que tenía que escucharla y sentirla para poder escribirla. Transformó el don que le fue dado para el bien de la humanidad y lo llevo a la práctica.

Valor y alegría son criterios importantes para progresar y para entender mejor la voz interior y para ver el material del que están hechas las cosas a través del ojo de la mente. Esta es la manera en que *al escuchar* el conocimiento éste se transforma en luz.

El silencio y la escucha silenciosa nos proporcionan paz interior y paz al mundo. Por lo tanto, es necesario seguir ciertas reglas. La Biblia describe diez mandamientos que se relacionan con la vida diaria, con el entorno humano y las respuestas interiores. Para los discípulos son las catorce reglas que rigen la vida grupal. La primera palabra de la regla decimocuarta es: *Escucha*. Tiene un significado muy profundo e incluye mucho más de lo que sospechamos porque se refiere al conocimiento y sus efectos. Por medio de *la escucha* el aspirante obtiene intuiciones y puede trabajar para reconocerse a sí mismo. Trata con la Trinidad desde el plano mental donde el alma está concentrada. Su trabajo es ver la luz. El discípulo o el iniciado está por encima de la mera determinación de la Trinidad y se interesa por la dualidad de la manifestación, la relación entre la mente y la substancia. Intuitivamente percibe a Dios directamente viendo todo dentro de sí.

Así, el sentimiento de estar separado del Cristo y de Dios desaparece. Ésta es la única deficiencia que realmente puede corregirse, porque la propia percepción de la verdad es a menudo distorsionada por incapacidad de escuchar. El conocimiento del aspirante se refiere del alma en la forma, en tanto que el del iniciado se ocupa del conocimiento del alma y del espíritu. Este conocimiento le permite revelar a otros lo que sabe para revelar la luz. La escucha debe desaparecer para poder revelar ese conocimiento que se esconde detrás de la forma exterior. Pero aún éste conocimiento adquirido debe desaparecer para que lo aprendido y captado se vuelva visible. Cuando el conocimiento se consigue, el hombre adquiere visión etérica. Al conseguir esto, obtenemos ayuda de la Jerarquía. Esto es un hecho. La Jerarquía trabaja para penetrar, sembrar y fertilizar en la humanidad mediante el principio cósmico del amor. La Jerarquía usa el poder del Segundo Rayo de Amor y Sabiduría. Sus miembros viven en ciertos lugares del espacio en el éter superior del plano físico. La ciudad dorada de Shambala está en el plano etérico en el que la voluntad de Dios tiene su trono y el Señor del Mundo y sus ayudantes habitan en cuerpos de materia etérica. Shambala usa el poder del Primer Rayo, ambos, el Primer y Segundo Rayo conforman la síntesis emergente entre la Voluntad y el Amor.

El camino de la obediencia y conocimiento espiritual abre nuestros ojos y nos lleva a una nueva consciencia de una vida plena vivida con los demás.

Sin embargo, el influjo de las energías espirituales puede llevar a alterar el comportamiento si no se siguen las reglas o se abusa de ellas. Mensajes cuyo contenido expresan una orden clara y requieren obediencia ciega, o aquellos que sirven para elevar la personalidad del destinatario no deben considerarse significativos o importantes.

La obediencia espiritual no tiene nada que ver con la autoridad-impuesta desde fuera- o la devoción personal o la obediencia a cualquier persona que demanda algo de nosotros que no corresponde con nuestro ser interior. Nadie está obligado a obedecer, en especial a las muchas voces internas que nos distraen una y otra vez del pensamiento claro. La madeja interior de voces corresponde a los varios aspectos de la personalidad, consciente o inconsciente, que constantemente trabajan para distraer a la gente del auténtico Plan. Nadie debe dejarse llevar pasivamente por el juego de sus estados de ánimo, sino deliberadamente dirigirlos y transformarlos.

La obediencia que se demanda en el sentido espiritual es la de la personalidad al alma, servir al alma en todo y poder actuar en su momento, de manera intuitiva como una personalidad alineada con el alma. El yo personal se sacrifica al yo impersonal para voluntariamente ejercer la obediencia hacia la voluntad suprema del yo espiritual. La voluntad individual no debe establecerse por sí misma y dirigir la acción, lo que de ninguna manera equivale a permanecer desorientado, sino que el ser humano aprende a actuar como una personalidad alineada con el alma que se orienta desde la omnisciencia.

En la Astrología, escuchar se asocia con el planeta Mercurio. Mercurio es una herramienta cambiante que tiene la habilidad de relacionar cosas, tiene una función mediadora, establece comunicación y contribuye en el nivel transpersonal en la transformación de la triple personalidad. Como otros planetas, Mercurio nos sirve para comprender los ideales más elevados. Puede convertirse en el mensajero alado de los dioses, que lleva mensajes iluminados de un lado a otro y transmite lo que sirve a la humanidad. El mensajero alado de los dioses también se conoce como Hermes, y se le muestra con una mano junto a la oreja en actitud de escucha.

Finalmente, quisiera citar algo de Roberto Assagioli, de su libro: Armonía de Vida:

"Entonces, seamos obedientes, sí, cooperemos con la vida espiritual de manera consciente, inteligente y activamente. Así se llevara a cabo la purificación, la elevación y la acción unificadora en mayores y mejores maneras. Recuerden que una vez que se ha establecido la relación correcta en la personalidad y la mente se ha estabilizado, una vez que la labor de integración ha empezado, ésta no podrá detenerse, ni siquiera cuando tratamos de revelarnos contra ella, porque las energías espirituales son más poderosas que las fuerzas psicológicas".

#### Gracias por su atención.

Mis observaciones fueron inspiradas por los siguientes libros: My remarks were inspired by the following book excerpts:

Alice A. Bailey: Tratado de Fuego Cósmico

Alice A. Bailey: Los Rayos y Las Iniciaciones, páginas 291-292 Alice A. Bailey: Astrología Esotérica, páginas 353, 354, 663 Alice A. Bailey: Iniciación Humana y Solar, página 219

Roberto Assagioli: Pasajes de la Armonía de la Vida, página 125

Bruno and Louise Huber: Los Planets y su Significado Psicológico, página 67.

#### Visualización

- I. Está Vd. concentrado en la conciencia del alma en un punto de tensión.
- II. a. Con el ojo de la mente vea un mar de luz.
  - b. Véase usted mismo permaneciendo de pie y esperando una instrucción en el plano físico. Mantenga estos dos pensamientos simultáneamente durante un momento.
  - c. Visualice el flujo divino de energía iluminada avanzando y convergiendo hacia usted.
  - d. Vea la corriente de energía tomar la forma de una cascada rutilante de amor, fuerza y comprensión.
  - e. Visualice esta oleada de vida atravesando su cuerpo etérico y circulando en el triángulo etérico de los centros de la cabeza, del corazón y ajna, yendo luego hacia el exterior a la red etérica planetaria que sostiene el centro, la humanidad.
  - f. En el momento de la dispersión, diga: "Esta fuente de poder es todo lo que soy y todo lo que tengo. La difundo para servir a mis semejantes. Así preparo el camino hacia el ashram atrayendo así a los hombres hacia la fuente de poder, fuerza y amor".

III. Abandone completamente el hilo de energía.

24

#### «Revelar la intuición y la sabiduría a través del servicio»

Jocelyne Cussol traducido del Francés al Español

La iniciación es una constante fusión de luces, en las que el discípulo penetra progresivamente, lo que le permite ver más lejos, más profundamente y más inclusivamente. Como decía uno de los Maestros: « La luz debe penetrar verticalmente y ser difundida o irradiada horizontalmente ». Esto crea una cruz de servicio, de la cual pende el discípulo hasta que le es revelada la Cruz de Sanat Kumara. Entonces sabe por qué este planeta es - por razones sabias y adecuadas- el planeta del sufrimiento, de la ausencia de pasión y del desapego. Cuando él lo sabe, sabe todo lo que puede decirle y revelarle nuestra vida planetaria. Él ha trasmutado el conocimiento en sabiduría.

La palabra « iniciación » se define como un proceso de crisis, de tensiones, de pasos de planos de conciencia a planos de conciencia, de transformaciones por los Fuegos, de integraciones graduales de luces, de energías sutiles según nuestra elevación hacia los Planos Superiores. Es una sucesión progresiva de auto-iniciaciones, de momentos de despertar que permiten al hombre seguir el sendero de la evolución, de convertirse en un punto de luz en el Mundo Divino.

En número de nueve, consideremos las cinco primeras iniciaciones que nos conciernen más en particular.

Para resumirlas, a **la primera iniciación** se la denomina « El Nacimiento », Sendero de Probación, de la Prueba, de la apertura del corazón y de la formación del carácter trabajado por el Fuego-fricción que trasmuta la materia activándose en los componentes atómicos del cuerpo físico así como la fuerza pránica en el cuerpo etérico permitiendo a todas las fuerzas antagónicas morir y liberar el cuerpo físico. La luz del conocimiento resuelve las dualidades e impone correctamente la energía etérica a la energía física. La fusión de estas dos energías se construye en el cuerpo físico que se convierte en el Vehículo Luminoso, Templo de la Luz de la Vida.

La segunda iniciación es « el Bautismo ». La conciencia luminosa se centra aquí en la liberación del cuerpo emocional y del yo inferior por el Fuego liberador de todos los espejismos, el Raja Yoga, el poder del pensamiento. Elegimos entre los pares de opuestos y perseguimos con decisión nuestro camino sobre « la Via intermedia ». La calma y la estabilidad se asientan y el Cuerpo emocional se hace fluido, luminoso y desempeña el papel de expresar la inteligencia del corazón, el Amor incondicional.

Cuando la luz de la inteligencia y la del corazón magnético se despiertan, entonces, somos capaces de intervenir en las nuevas esferas de Luz, de Amor y de Servicio.

La ley de conocimiento, de comprensión y de experimentación de la vida permite al conocimiento, pasando por la conciencia de la experiencia vivida, ser transmutado en sabiduría.

El Instructor del Mundo, el Cristo, inicia la primera y la segunda iniciación. Estas experiencias se interpenetran y el resultado asegura que las energías de los Cuerpos, físico-etérico-emocional-mental de la personalidad, se fusionen en un conjunto unificado, haciéndose una sola Luz y preparando conscientemente el cuerpo para la recepción de un voltaje superior, el del Alma.

Elevamos, en espíritu de sacrificio, la personalidad en favor de la Luz del alma, por una vida voluntariamente dedicada al servicio de los demás, por la inteligencia utilizada para evolucionar con perseverancia y firmeza.

Desarrollando la capacidad de manipular la materia mental, aprendiendo las leyes relativas a la construcción de pensamientos creadores, equipados con estas sustancias y con la Luz-Conciencia del alma, parcela de alma encarnada, así construimos el Puente Antakarana.

Penetramos entonces en la Luz del Cuerpo Causal, Cuerpo de las Causas y los efectos, el Cuerpo del alma donde purificamos el karma.

Este Puente Arco Iris, el Antakarana, hace la unión entre la Triada Espiritual, en el punto de Manas, y la personalidad.

La Luz reveladora nos invita a tomar conciencia del Guardián del Umbral de la personalidad, que se encuentra frente al Ángel de la Presencia, Guardián de la Triada Espiritual. Cuando la luz del Guardián del Umbral se fusiona con la del Ángel de la Presencia, las puertas se abren y penetramos en la Mente abstracta.

La Luz del alma va a fusionarse con la luz de la personalidad y nos convertimos en Seres Espirituales, teniendo como resultado una Iniciación Mayor, llamada « La Transfiguración ».

**Esta tercera iniciación** inunda de luz la personalidad transfigurada que irradia de toda la luz del Alma, la de la Triada Espiritual.

La fusión de la conciencia atómica trasforma la materia en Luz, conduciendo el proceso de eliminación de la materia densa. Los tres vehículos de la personalidad son completamente trascendidos; convertidos simplemente en formas, por las cuales el flujo del amor espiritual se derrama para salvar la Creación. Vibramos en la onda de luz de las Energías de la Triada Espiritual, y nos convertimos en Portadores de Luz.

Es la liberación de la antigua autoridad de la personalidad triple absorbida en la Luz del Alma Suprema o Ángel Solar por el Fuego Solar, la Luz del Amor.

Convertidos en triplicidades perfectas y disipándose el Cuerpo Causal, estamos en contacto directo con la Jerarquía en un océano de amor, sirviendo con Amor-sabiduría, siendo los servidores luminosos de la Voluntad y cooperando con el Orden de la evolución, en la experiencia de la Mónada en los tres mundos de la vida de servicio espiritual, de forma creativa con las Energías luminosas del Alma y del Ashram hasta extenderse al plano mental de la humanidad.

Polarizados en el Plano Manásico, la mente es receptiva a los símbolos, a las ideas, a las intuiciones y a los impulsos que vienen del Alma, como intérprete de la Verdad divina y transmisora de la intención ashrámica.

Utilizamos la intuición para la justa percepción de la Verdad y la visión de la Luz Mayor por la cual captamos la Realidad y comprendemos más profundamente el Plan descubriendo la verdadera naturaleza de Budi, la Sabiduría de los Maestros.

Esta Energía Luminosa está unida a las ideas y a la energía del Plan de Amor-Sabiduría de la Jerarquía, directamente con la Mente de Dios, la energía de Sanat Kumara proveniente del Centro Espiritual, la Luz de Shamballa, evocando el Propósito divino en beneficio de la humanidad, por una actividad de grupo. Registramos el aspecto vida y vibrante de la Mónada, fundimos nuestra voluntad individual y nuestra voluntad espiritual con la voluntad de Dios, y cooperamos con el propósito de la manifestación.

Esta tercera iniciación es la fusión de las energías de la personalidad impregnada por la luz del alma-Conciencia y la de la Triada Espiritual Luminosa, por las cuales construimos este Antakarana individual y el Antakarana Planetario para todos los seres, Luz brillante que conecta la Tierra y el cielo para un Servicio Mayor.

Cuando Sanat Kumara, el Iniciador Único, aplica el Cetro de Su Poder, durante esta iniciación, el flujo viene de la Mónada, los centros de la garganta y el corazón intensifican sus vibraciones y la fuerza se dirige principalmente hacia los siete Centros de la cabeza, que se fusionan con el Centro Coronal irradiando la Luz unificada en la parte superior de la cabeza.

Una capacidad vibratoria y una fuerza renovada nos lleva a la Jerarquía.

La cuarta Iniciación es la unión de Manas-la inteligencia y Budi-la intuición, llamada « La Renunciación o la Crucifixión ». La Renunciación, pero ¿ a qué debemos renunciar ? Tenemos que hacer el sacrificio de nuestra personalidad convertida en perfecta, despojarnos de todo lo relacionado con la materia, la vida terrestre y la vida misma. Es la Liberación de todo interés concerniente al yo, la renuncia a la vida personal en favor del Gran Todo.

Todo lo que queda de ese « nosotros » es un Punto de Luz consciente, inmutable, con el sentido de la individualidad y el sentido de la universalidad, dos luces fusionadas y mezcladas en el Uno: el Hermafrodita divino, la unión de los pares de opuestos, negativo y positivo, femenino y masculino.

Tenemos la conciencia luminosa del alcance de los objetivos planetarios y de la importancia del karma en el seno del sistema evolutivo. Cuando nuestro propio karma está ajustado, agotamos el Karma planetario, un Plan al que consagramos todas nuestras energías, colaborando a la relación de la evolución de los hombres y de los devas, las dos existencias en el Hombre Celestial.

Penetramos en un estado de Conciencia universal, próximo a la Mente Divina fusionando el aspecto Superior y el aspecto inferior del Alma en manifestación.

En contacto directo con el aspecto Amor de la Mónada, la Voluntad dinámica del Espíritu, estamos ante la Luz de la Presencia, « el Padre en los Cielos », frente a frente con nuestra propia Mónada, la pura Esencia Espiritual.

Estamos crucificados en la Cruz, con el corazón-amor unido al centro ajna en tanto que « centro de dirección », recibiendo interiormente en la verticalidad las Energías luminosas de la Mónada para trasmitirlas conscientemente al exterior, con los brazos en la horizontalidad penetrando el Mundo de los hombres.

Estamos infundidos por una exhortación divina para acabar con los deseos y las aspiraciones de los mundos inferiores, los Velos de las Edades, en esta Tierra, Cuerpo celestial en el universo solar, enclave experimental de una Humanidad y de sus reinos en evolución, para construir una Humanidad Una, una Gran Fraternidad y despertarla a la Luz de la Vida del Logos Planetario por el cual tenemos la Vida, el Movimiento y el Ser.

Vertiendo un gran poder sobre la humanidad, gestionamos la energía solar en pequeña medida, haciéndonos Adeptos en el Plano Búdico, instrumentos al servicio del Logos planetario y aportando una vida y una nueva energía a todos los hombres y sirviendo al Plan del Logos Solar.

Después viene la quinta Iniciación « La Resurrección » o « La Revelación »

La Resurrección es la liberación de la ceguera, es la Unidad, el Uno más allá de la vida manifestada. La Luz en relación con la Resurrección es la de la Revelación que se traduce por la lluminación basada en la Luz viva, la Luz de una nueva visión, que concierne a la REALIDAD, y permite ver la Puerta que conduce a la Evolución Superior de los Siete Senderos.

Nosotros somos los Maestros de los cinco planos inferiores realizando el Reino de Dios en la Tierra y la Evolución Solar.

El Trabajo se lleva a cabo con el Fuego eléctrico, con el misterio de la electricidad y del proceso creador según las directrices de Shamballa y del Sol Espiritual Central, la Esfera de Vida de Sirio.

Tal es el objetivo y la tarea que nos incumbe a todos, la del Gran Servicio a la Evolución.

Meditación de Grupo « Dejar penetrar la Luz » en Alemán
\_\_\_\_\_

Pausa

#### Expansión de conciencia y progreso grupal

Ma.Antonia Massanet

Cuando realizamos nuestros primeros pasos hacia el despertar del verdadero significado de la vida, con el fin de llegar a comprender y vivir desde la parte oculta y verdadera de la vida. En primer lugar nos damos cuenta o descubrimos todo una labor que tenemos que realizar con nosotros mismos, para ver y comprender lo que nos mantiene atados y descubrimos que nuestra percepción de la vida está bajo los deseos del cuerpo astral y los pensamientos del mental concreto. Comprendemos que nuestra percepción de la vida es errónea y deformada por nuestros propios espejismos e ilusiones. Que no estamos viendo con claridad y estamos atados a los planos concretos y materiales de la vida. En este punto es cuando tomamos consciencia que es necesario y que tenemos que realizar todo un esfuerzo individual para poder llegar a vivir desde otra conciencia más inclusiva, abierta y elevada y eso nos conduce a trabajar en nuestras vidas desde el desapego, el desapasionamiento y el discernimiento y así poder dar pequeños pasos que nos conduzcan hacia un alineamiento y apertura, es decir hacia la conciencia "el alma". Toda esta labor es lo que nos va a permitir que podamos empezar a vislumbrar el significado de la verdadera vida. Que un día nos permitirá convertirnos en esoteristas y en servidores de la vida.

Al principio solo pensamos en nosotros mismos, en poder llegar a darnos cuenta que actitudes tenemos que cambiar y que entorpecen nuestro camino hacia la autorrealización, para sentirnos en armonía con nuestras vidas, y que en muchas ocasiones va acompañado de un cierto sentimiento de solitud. Pero a medida que profundizamos en los cambios nos damos cuenta, que el significado y sentido de la vida, es otro, no se trata solo de uno mismo, aunque al principio nos lo pudiera parecer. Sino que vamos tomando conciencia que en realidad estamos unidos a todos los otros seres humanos y a todo cuanto nos rodea; que es todos juntos que vamos avanzando en expansión de conciencia y por lo tanto es un proceso grupal. Poco a poco vamos comprendiendo que la actitud o aportación que realizamos cada uno de nosotros en la vida nos afecta mutuamente y por lo tanto nuestros actos afectan a los que nos rodean, que lo que sucede en una parte del planeta nos afecta y nos incumbe a todos, y eso es un reflejo, una muestra de que en realidad estamos conectados y unidos unos a otros.

Esta reflexión puede aportarnos aún más claridad para tomar conciencia de la red etérica, que aunque no la veamos, sabemos que existe y que nos conecta a todos, no solo como seres humanos sino también con los otros reinos de la naturaleza y con la madre Tierra, este es solo un paso para abrir nuestra conciencia y tomar más responsabilidad. Por ejemplo un reflejo de esta red etérica es el uso de Internet, que nos permite conectarnos a muchas fuentes de conocimiento y también con todas las partes del planeta, es algo maravilloso que acorta distancias y hace que podamos vibrar y sentir empatía con las circunstancias que viven otros seres humanos de otras culturas y de lugares distantes. Incluso nos permite poder implicarnos en causas para poder aportar nuestro sostén. Todo se trata del uso que demos a la red, si es con la intención de aportar y extender la buena voluntad se convierte en una red de luz.

Y si vamos un poco más lejos, se hace evidente que también estamos conectados con las otras partes del Universo, es decir con los otros planetas, con las estrellas, con nuestro sistema solar y con otras energías que nos llegan incluso de otras partes distantes del Universo. Nos damos cuenta de la importancia de ser o convertirnos en una semilla de luz dentro del Todo, en el que formamos parte. Todo esto nos hace reflexionar y comprender que el sentimiento y percepción de la soledad es solo un espejismo.

Y en este punto podemos preguntarnos ¿Que es conciencia? Y en el Tratado sobre Fuego Cósmico dice que podemos definirla como la facultad de captar; concierne principalmente a la relación que existe entre el Yo y el no-Yo, el Conocedor y lo conocido, el Pensador y lo pensado....involucra la idea de la dualidad, de lo objetivo y de lo que está detrás de la objetividad. La conciencia expresa lo que puede ser considerado como el punto medio de la manifestación. No atañe totalmente al polo del Espíritu, se produce por la unión de los dos polos y por el proceso de interacción y adaptación. (Tratado Fuego Cósmico, pág. 243 edición inglesa)

El Primer polo es "el Espíritu" y el Segundo polo es "la Materia" y el Punto de interacción, adaptación e unión es "la conciencia" es decir "el Alma".

Por lo tanto vemos que a medida que trabajamos en enlazar y tender el puente entre nuestra percepción de la materia y del espíritu, vamos haciendo nuestra contribución a la construcción del antakarana, se produce la abertura de nuestra conciencia y por lo tanto la percepción de la vida coge otra dimensión más amplia, empezamos a percibir y comprender otros aspectos de la vida, que antes permanecían ocultos, ahora es el alma que poco a poco impregna nuestra visión y nuestra comprensión.

Así empezamos a darnos cuenta que debemos vivir desde nuestro corazón, es decir radiando amor, y unidos al latido del corazón de la humanidad y de los otros servidores que trabajan también desde esa esencia divina "el amor", uniéndonos al centro Cardiaco que late en nuestro planeta. Uniéndonos al proceso de despertar para aumentar la capacidad de mantenerse firme en la luz, para que de una forma activa y creadora convertirnos en servidores, de manera que aportemos, cada uno en su medida, ideas practicas y constructivas en el campo donde nos movemos en nuestra vida, para así contribuir al proceso evolutivo de quienes nos rodean y por extensión de la humanidad. Esto involucra realizar un proceso de purificación y también una capacidad de alineamiento e integración más acentuada, que terminara traduciéndose en una unión magnética y reconocimiento de los otros servidores con el fin de trabajar para el progreso grupal.

En la Doctrina Secreta se dice que "El universo es el conjunto de estados de conciencia" (D.S.III, 164), si reflexionamos en ello tomamos consciencia que debemos aportar la parte más elevada de nosotros mismos para hacer nuestra aportación al grupo y que como grupo seamos servidores para el bien de toda la humanidad y del Planeta, para hacer nuestra contribución en el Universo.

La Ley de Progreso Grupal a veces se la denomina "la Ley de Elevación" porque concierne a los misterios de la comprensión grupal, a las expansiones de conciencia y al papel que cada ente representa en el progreso general de un grupo. En relación con la familia humana, siempre debe recordarse por ejemplo, que ningún átomo humano llega a la "plenitud de vida" sin haber aportado mucho a la naturaleza general de su propio grupo. La elevación de una unidad produce la elevación del grupo; la comprensión de una unidad produce finalmente el reconocimiento grupal; la iniciación de una unidad conduce finalmente a la iniciación planetaria; el logro de la meta por el átomo humano y la consecución de su objetivo produce firme e incesante realización grupal. Ningún hombre vive para sí mismo;.....su naturaleza esencial a fin de ofrendar para los intereses del grupo, lo mejor que tiene y comprende, son los métodos por los cuales se lleva adelante el trabajo de liberación. (TFC pág. 1217-8 edición inglesa)

Así a medida que abrimos nuestra conciencia, vamos integrando nuestra capacidad de percibir nuestro vivir diario y nuestro trabajo como parte integrante y consciente del grupo. Y empezamos a preguntarnos ¿qué puedo hacer para aportar lo mejor de mí mismo y contribuir al proceso evolutivo de la humanidad, y como consecuencia del planeta?

A medida que nos esforzamos en ello, estudiando el verdadero sentido de la vida, meditando y aplicando nuestro conocimiento, vamos integrándolo en nuestra vida diaria, va creciendo nuestra capacidad de identificarnos con otros individuos que también se esfuerzan y trabajan con la voluntad del bien, en diferentes partes del planeta y en cualquier actividad que ejerzan, de manera que se produce una coherencia, una estructuración como un organismo viviente que actúa en todas partes del planeta y en todas las áreas de actividad, ya que todas son parte de la expresión de la vida oculta o espiritual. Y en nuestra medida y capacidad estamos tomando nuestra parte de responsabilidad, participando y colaborando con el grupo y por lo tanto formamos parte de él.

Esto nos hace pensar en el verdadero significado y trabajo que realiza el Nuevo Grupo de Servidores del Mundo, que es el puente entre la Jerarquía y la humanidad y que trabaja en la actualidad bajo la Ley de Progreso Grupal, y en todas las áreas de actividad humana desde la política, la ciencia, la educación, el arte, hasta la agricultura y la industria. Se esfuerza en aportar luz y progreso en todas las

áreas de actividad y regiones del mundo para aumentar la calidad de vida y conciencia en el ser humano en todos los rincones del planeta. Trabajando de esta manera, permite que cada individuo pueda acceder a la parte más elevada de él mismo y de la sociedad en que participa, produciendo un beneficio mutuo entre los individuos, países y naciones. Si analizamos un poco más a fondo en su forma de actuar e influenciar, vemos que sus herramientas de trabajo son la Síntesis para disipar la separatividad expresándola como inclusividad e integración; que utiliza la energía del Amor expresándola a través de la empatía y la compasión y actúan con la Inteligencia Creativa a fin de concretizar en el plano físico etérico los ideales más elevados para el bien de la humanidad y dispersar las nubes del materialismo.

Aprovecho para recordar que este año se celebra el Festival del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo, del 21 al 28 de diciembre, será una oportunidad para todos y unirse a la liberación de energías espirituales que se producirán y poderlas canalizar hacia la unidad humana, expresada en correctas relaciones humanas, derechos humanos, paz, justicia y progreso para toda la humanidad.

Y para finalizar os propongo una visualización con el fin de participar reforzando el trabajo luminoso que realizamos de forma grupal.

Miremos, con nuestra imaginación, el mundo de la humanidad. Veamos este mundo como un mundo de luz con intensificaciones aquí y allá de luz en ciertos centros, localidades o superficies.

Entonces imaginemos esta red de luz con sus centros de fuerza que irradian con rítmica pulsación con la aspiración mundial.

Considerémonos formando parte del canal grupal, entre los numerosos canales de energía espiritual de la Jerarquía.

Uniendo nuestra mente y corazón digamos: "El amor es luz y libertad para todas las criaturas" Imaginemos que la energía de amor fluye a través de la red de Luz, estimulando cada uno de sus numerosos centros con una radiación mayor.

Gracias por su atención.

-----

#### Trabajo de Grupo

Nota clave: "Que la vida del grupo sea inspirada por las "reglas para la Iniciación: Conozcan, Expresen, Revelen, Destruyan y Resuciten"

Os proponemos otra forma de abordar el trabajo de grupo, libremente inspirada de la técnica "foto lenguaje", para aquellos de entre vosotros que la conocen. ¿Cuál es para nosotros el interés de este método? En todo el recorrido de la Escuela Arcana la visualización desempeña un papel importante. Por eso, esta tarde se presenta un trabajo sobre esta técnica. Es un verdadero trabajo de grupo que nos espera al final de la sesión... De esta manera, podremos compartir nuestras reflexiones acerca de la nota clave.

Duración total es aproximadamente de 90 minutos Cada grupo una serie fotos, y marcadores de color y papel.

#### Las etapas en siete fases

Para cada de las fases os damos una indicación aproximada de tiempo. Cada grupo tiene la libertad de organizarse como quiera. Debemos sentirnos totalmente libres en este ejercicio.

#### 1. Repartirse en grupo (5 minutos)

Poneos en grupos con sitio suficiente para dejar las fotos de las imágenes, y si es posible de forma que podáis escribir vuestras reflexiones en el papel. Para un buen desarrollo sugerimos grupos de 8 (eventualmente 10) personas máximo y encontrar un reportero.

- 2. Hacer una corta meditación de grupo con la nota clave (2-3 minutos)
- 3. El grupo reflexiona en silencio (5 minutos)
  - Cada uno escoge una imagen o bien dibuja una imagen que represente, para él, la nota clave, según su percepción intuitiva (pueden escoger la misma obra dos o más personas).
  - Lo que se pide a cada uno, es hacer una elección personal de una imagen/dibujo para expresar visual y verbalmente, comentándolo, una posición personal, una experiencia, imágenes interiores, una intuición...
- 4. Intentamos escribir las impresiones, los sentimientos, los pensamientos, las intuiciones (5 minutos) que están ligadas a nuestra elección o que se revelan después.
- 5. Cada uno dice, en 2-3 minutos, al grupo por qué ha elegido o dibujado esa imagen (30 minutos).
  - El objetivo de los intercambios no es con el fin de buscar la "buena respuesta" en relación con la nota clave, sino que ésta permitirá a cada uno encontrar y elaborar, a su elección, su propio posicionamiento interior, tomar conciencia, intentar comunicarlo a los demás estando siempre a la escucha de sus opciones y actitudes profundas.
  - **Una sugerencia:** con el fin de que este tiempo de expresión sea equitativo, la metodología de expresión en el grupo se puede hacer de la forma siguiente: A se expresa y B a su derecha controla el tiempo, después es B el que se expresa y C el que controla el tiempo y así sucesivamente.
- 6. Una vez que todo el mundo se ha expresado cada uno a su tiempo, la etapa siguiente consiste en retener sólo una pintura/dibujo por grupo (10 minutos).
  - En este reparto, os proponemos escoger una imagen común por consenso dando, en unas frases cortas, los motivos que explican por qué esta imagen en concreto ha sido retenida por el grupo. Como la elección por votación disminuye la validez, intentaremos evitarla. Esta imagen no es necesariamente una de las imágenes escogidas en la etapa anterior. Por tanto, puede ser otra imagen.
- 7. La última etapa será, para los grupos que lo deseen, una reconstrucción completa por el moderador (20 minutos).

Por favor, seleccione sólo una imagen.
Por favor, trate de limitar la presentación a la esencia del símbolo o escribiendo 4 o 5 frases cortas y sintéticas, permitiendo así el mayor número de grupos posible participar en esta sesión para compartir. (3 min por grupo).

\_\_\_\_\_

Meditación de Grupo « Dejar penetrar la Luz » en Italiano

\_\_\_\_\_

Fin de la jornada

# Domingo 9 de Junio

# **AFIRMACION DEL AMOR**

En el centro de todo Amor, permanezco.

Desde ese centro, yo el alma, surgiré.

Desde ese centro, yo el que sirve, trabajaré.

Que el Amor del Ser Divino se derrame por todas partes,
En mi corazón, a través de mi grupo y al mundo entero.

OM

#### El Antahkarana – el "Camino Radiante" de la Resurreción

Evgueni Pikalov Traducido del ruso al ingles

¡Queridos amigos!

Podemos nombrar nuestra conferencia anual, la movilización de puntos magnéticos de tensión en el pensamiento de la Escuela Arcana. Estos puntos estimulan y contribuyen a nuestro pensamiento de grupo y contribuyen con el despertar de la humanidad. Es obvio que la Luz en nuestro trabajo es una energía creativa que nos organiza como un puente de conexión a través de los cinco puntos de contacto que se nos presenta en las cinco palabras: conozcan, expresen, revelen, destruyan y resuciten.

Se nos dice que la brecha de la consciencia en el plano mental, desde el punto de vista de la personalidad, nos priva de la comprensión de totalidad de la realidad en nuestro tránsito de la muerte a la vida a través de "la relación de la muerte con las cinco energías dadoras de vida" (EP, vol.1 p. 264). Cinco Rayos de energía elevan la consciencia humana al cielo a través de cinco razas. Aunque el proceso de muerte nos es muy familiar, aún permanece inexplorado y puede traumatizar a nuestra consciencia. ¿Por qué? Probablemente porque no hay ni conocimiento claro ni entendimiento sobre la naturaleza de las relaciones correctas entre la vida y la muerte, iniciando con El Plan que tan frecuentemente hemos discutido y tratado de conocer a través de los cinco puntos de contacto en cada sub-reino humano a través de nuestros propios centros etéricos. Reconocemos la naturaleza de esas relaciones a través de la experiencia de muchas muertes asimiladas a través de la consciente extracción de la esencia de la vida de los átomos, como nuestro Logos Planetario hace, Quién produce "deterioro en la estructura de la forma en cualquier punto desde el cual su esencial vital es emitida" (EJ, p. 246) Claude Bernard escribió sobre estos procesos en sus "Lecciones de patología experimental": "Para saber cómo los organismos animales y humanos viven es necesario estudiar cómo mueren todos ellos, porque es sólo mediante el conocimiento de la muerte como podemos revelar y descubrir los mecanismos de la vida. (https://ru.wikipedia.org/wiki).

Para nosotros, este conocimiento es el estudio de la inter-conectividad y las relaciones. Para entender los mecanismos que operan en el aspecto de la vida - El Antakarana y su agente guía, la voluntad espiritualdebemos empezar de lo conocido a lo desconocido, de lo general a lo individual. De una localización tan general en el cuerpo humano desde la cual la consciencia empieza a "danzar" entre la vida y la muerte en su forma cuaternaria: los aires vitales en la cavidad cerebral, el corazón, los centros a lo largo de la espina dorsal y el cerebro. Si la Vida desde el Origen unitario crea toda inter-conectividad, entonces la vitalidad y cualidades existen independientemente de su forma de manifestación. Cuando la vida es invocada por el alma (como una energía secundaria) en el interés de una tercera energía -objetiva y material- significa que la humanidad aprende a dirigir el arte "que gobierna la relación de una forma de unidad de vida y la de su origen de emanación" (EJ, p. 246). Entonces me doy cuenta de que tengo que hablar de la muerte en lugar de la Resurrección, pero hasta que la Ley de la Muerte lleve a cabo su trabajo dentro de nosotros, será difícil poder entender la vida fuera de la muerte sin la conexión quíntuple construida en la sustancia luminosa de la mente. Continuamos sosteniéndonos en el alma, percibiendo como una forma sutil, con miedo a perderla y así, pos-ponemos nuestra crucifixión, prefiriendo la oscuridad a la luz. Es el aspecto formal lo que juega el papel de la muerte, una inacción limitante o la prisión del espíritu. ¿No es por esto que se conoce a los movimientos del espíritu como vida?

¿No es por eso que necesitamos al Antakarana como una protección vital que nos conecta con el mundo de los muertos, que nos sustenta en nuestro mundo, y así la Palabra de Vida resucita lo que está muerto? Es construir una conexión con nuestro movimiento para llevar a cabo la libertad del Espíritu? Es el pensamiento creativo de una persona espiritual en el plano mental actuando sobre esta conexión vital la que abre las puertas a una respuesta en todo lo que hay dentro del ser humano, incluyendo todas las formas infra y supra humanas de la naturaleza. Un destello de luz en las células cerebrales manifiesta este proceso de revelación, tan familiar a todos nosotros, como cuando un flujo eléctrico produce una luz brillante a través de nuestros esfuerzos para pensar en conjunto con el elemento creativo de pensamiento que ha sido "llevado" hasta las esferas más altas de la consciencia. Es gracias a esta

habilidad que nuestro trabajo grupal está en contacto directo con el mundo de la intuición. Con frecuencia hablamos mucho sobre la actividad de los centros pero nos olvidamos que su despertar consciente también depende de nuestra acción subjetiva, del poder de la invocación que genera una respuesta coherente en nuestra respiración vital eléctrica.

Sin embargo, para conectar algo primero necesitamos reconocerlo. Es por eso que: "La tarea –y lo es en realidad- de construir el antakarana y de crear lo que eliminará la brecha, es ciertamente el enfocado del hombre espiritual, desde el plano mental inferior a las zonas de percepción presentidas, aunque no haya establecido contacto con ellas." (DNE, Vol 2, p. 194)

Cuando la consciencia se enfoca en la coordinación, integración y construcción de relaciones entre fuerzas y energías, la visualización invocada produce y dirige el aura como resultado de nuestra atención enfocada - que va más allá de los límites - en donde podemos encontrar impresiones del Plan con el que trabajamos. Las primeras impresione Búdicas se precipitan en el aura. Son los primeros mensajeros en respuesta a la llamada invocativa. La acumulación de un volumen adecuado de sustancia Búdica cambia el estado de los centros etéricos. Además, no podemos ni tenemos el derecho a decir: "mi antakarana o el tuyo" porque todo en la familia humana está inter conectado y es interdependiente en la expresión de grupo: "Nosotros". Por eso es importante que entendamos la naturaleza de los agentes como factores de receptividad e impresión en todos los niveles de consciencia en el proceso de construcción del puente de abajo hacia arriba.

Por ello, obtener una impresión y comprender la naturaleza de los agentes en mi fragmentado yo dentro del colectivo nacional en el que se ha nacido en esta encarnación y las condicionantes de esa influencia, llevan a uno a exclamar las palabras del Antiguo Catecismo: "Una visión horrible, O Señor de mi vida. No me gusta. No soy ni esto ni aquello." Cuando se nos dice que La Ciencia de las Impresiones tiene una base subjetiva o un elemento de conectividad entre el mundo de acontecimientos externos y la realidad del mundo interno, significa que, a gran escala inevitablemente tendremos que lidiar con la impresión general que emana de la consciencia formada por una Esencia tan grande como lo es la nación. En ese caso, la naturaleza de esa consciencia se manifiesta a través de una personalidad colectiva nacional cuya alma colectiva pregunta insistentemente desde el mundo interior de la realidad: "¿Qué ves tú... qué puedes revelarnos ahora... qué tienes que revelar ahora,?.... Aprovecha la oportunidad." Y, eso que se denomina lo superior, pacientemente espera al conjunto de la personalidad nacional que se aproxima a la construcción consciente del Antakarana, y, gracias a los discípulos de vanguardia, se desarrolla en el plano físico la sensibilidad necesaria.

Al cambiar el foco de atención hacia un grupo menor que sea un centro radiante de luz del Yo superior, esencialmente La Escuela Arcana con sus estudiantes, me doy cuenta que tengo la fortuna de participar en este experimento de la correspondiente construcción del puente. La Escuela Arcana, me parece a mí, una sustancia que conecta con una experiencia de vida similar a un Nadi en el sistema del cuerpo humano. Para ver como se enfoca el grupo de mis compatriotas de un "yo" a una visión internacional de "Nosotros" y poder atestiguar la disminución de las diferencias nacionales a través de una creciente hermandad internacional. Esto es de gran valor. Esto es posible por la influencia subjetiva de la Jerarquía que permite que la Escuela Arcana se integre en una fuerza que se convierte en un puente magnético que une a la humanidad. Y, este puente incluye a aquellos que han estado y los que siguen su entrenamiento en la Escuela, así como a aquellos que han seguido independientemente las enseñanzas que nos dejo DK.

La sensibilidad de la substancia etérica con la que necesariamente tenemos que trabajar en la luz de la Triada Espiritual, es tal que cualquier arrogancia personal desaparece ante el rápido conocimiento de los siguientes pasos que están condicionados por entrar en el "ojo de una aguja" solo por un grupo de aquellos que están listos para ello habiendo puesto sus vidas en la construcción de ese puente. Aquí quisiera advertir a nuestros compañeros estudiantes sobre el poder que involuntariamente se atrae por muchos de ellos y que se convierte en una potente carga eléctrica. Si usan una visión crítica en su comunicación y cooperación con sus vecinos, sus hermanos, o simplemente con gente con la que se encuentran, deberán comprender las consecuencias de sus acciones. Después de todo, la inofensividad está frecuentemente determinada por el reconocimiento de los rayos. Si los estudiantes pudieran ver los resultados de "la falsa cooperación en criticismo", notarían que la substancia viviente de la cooperación

grupal se paraliza y llevará mucho tiempo para que las relaciones grupales sean viables otra vez. Pensando en las diferentes manifestaciones monádicas debido a los diferentes Rayos que se encuentran los estudiantes de La Escuela, necesitamos entender la naturaleza agnóstica de la luz que es cada vez más sutil y potente. No importa qué tan alto o bajo sea el grado de desarrollo en el que estemos, podemos estar miopes sobre nosotros mismos y nuestra susceptibilidad a aquello que nos impresiona en cada momento. Debemos mantener esto en mente.

Si nuestro esfuerzo consciente se dirige en términos del alma, a la expresión de los tres planos divinos de manifestación en lugar de centrarnos en la personalidad, y contamos con la necesaria voluntad de unidad, ya estamos creando algo de importancia para la construcción del Puente en el plano mental. Las fuerzas y energías superiores responden sólo si nuestro foco vital está constantemente en la substancia mental. Es interesante considerar que gracias a esas experiencias en el plano mental, muchos estudiantes en el plano de desarrollo búdico-astral son más conscientes durante sus sueños. Como sabéis, el alma puede dar instrucciones a los aspirantes mediante los sueños y así muchos estudiantes empiezan a funcionar conscientemente en planos más sutiles y a registrar hechos referentes a la actividad grupal. La continuidad de consciencia se torna en una sorpresa receptiva en los sueños de aquellos que han establecido bases suficientes para mantener relaciones estables con su alma y pueden usar, hasta cierto punto, la voluntad que provee cierta consciencia sobre la llamada continuidad de consciencia. Algunos de nuestros estudiantes registran hechos o instrucciones que reciben durante sus sueños e incluso en la periferia de los Ashrams. Algunos Secretarios y estudiantes se encuentran en sueños y reconocen con objetividad los hechos de esas reuniones y su relación con el trabajo que llevan a cabo. Es esta una experiencia de grupo, que es gozosa y re-orientativa de la consciencia inferior hacia una vitalidad proveniente de la Triada Superior. La gran luz de la Jerarquía nos absorbe si vibramos en armonía con el Ashram de los Maestros, si nuestro cuerpo etérico es vitalizado y controlado por el pensamiento. Así, la Luz del Camino de la Resurrección deja de ser una creencia para ser algo liberador, un efecto de nuestro pensamiento común sobre esa Luz. Dejemos que la Realidad controle este vector de pensamiento que alcanza áreas superiores de consciencia.

Muchas gracias por su atención.

36

# Inofensividad y restauración del flujo de impresión espiritual

Elvira Pisaturo Traducido del Italiano

Comenzamos con una profundización preliminar sobre el significado de algunas palabras.

La búsqueda de los matices es importante, sobre todo en las traducciones<sup>1</sup>, para poder dar, en lo posible, el sentido exacto del significado de los conceptos expresados

Analizamos la palabra "inofensividad y el concepto que esta indica.

La inofensividad es un requisito esencial que se debe construir y madurar en el proceso de la evolución espiritual.

En la escuela Arcana es un punto de atención propuesto a los estudiantes desde los primeros niveles.

La inofensividad "hace referencia a las acciones físicas del hombre en su relación con todas las formas de manifestación divina y específicamente a la fuerza o energía que exprime con sus actividades físicas". Quien es inofensivo no hace daño ni hace mal a nadie <sup>2</sup>

Por consiguiente la interpretación literal parece decir: No usar la violencia hacia ningún mineral, vegetal, animal, humano u otro.

Sabemos que la acción es solo el último acto de un proceso que se inicia mucho antes, en la mente: tenemos una motivación que da origen a un pensamiento al cual se agrega una emoción y los tres juntos dan origen a una acción. Este es el proceso creativo que da origen a cada cosa. Entonces, cuando valoramos una acción es correcto verla por su apariencia o es necesario mirar la motivación que la originó?

En varios puntos de la obra de A.B. encontramos escrito que para ser inofensivos es necesario abstenerse de la crítica. La crítica puede ser destructiva, o constructiva, por consiguiente útil en el crecimiento y expansión de la consciencia. La crítica en si es neutra, es esencial para la valoración correcta de las circunstancias, de las personas y de las oportunidades, lo que nos lleva directamente a la discriminación que es una de las cualidades espirituales esenciales, que el discípulo debe desarrollar para poder ser útil, allí donde se encuentre.

Cambiemos el punto de vista: a veces para entender mejor algo, debemos primero comprender su opuesto.

El opuesto de la inofensividad es la violencia? Existe algo más sutil y penetrante? Hostilidad. Cultivar esa energía interior que nos hace desaprobar, que nos pone en contra, que nos hace esperar una derrota, que nos hace sentir rencor.

Una vez que el aspirante lo ha comprendido, inicia a hacer limpieza: elimina la hostilidad en sus acciones (la parte más fácil), vigila cuidadosamente su lenguaje para eliminar cualquier sombra de hostilidad (un poco menos fácil) y finalmente se enfrenta al problema más difícil, eliminar la hostilidad en sus pensamientos allá donde los pensamientos se mezclan obviamente con las emociones. A nivel consciente, el trabajo es largo pero al menos manejable. Cuando en la consciencia del aspirante se abre al conocimiento de que el inconsciente existe y que incluso desde allí debe erradicarse cada minúscula raíz de hostilidad, se abre un abismo sin fondo: porque se da cuenta que no tiene ningún control en este ámbito.

El sutra 35 (libro II) dice: "En presencia de quien es verdaderamente inofensivo, cesa toda hostilidad." Somos inofensivos en las acciones, en las palabras, en los pensamientos, pero somos todavía objeto de hostilidad de los demás. Porque? Porque en el inconsciente existe todavía y hasta que exista un mínimo residuo, estaremos en riesgo de recibir hostilidad.

\_

<sup>1</sup> Su quanto una traduzione può andare lontano dal significato letterale, si vedano gli studi e le opere di Mauro Biglino <a href="https://maurobiglino.it/">https://maurobiglino.it/</a>

<sup>2</sup> Ibid. pg. 185 ed. ingl.

<sup>3</sup> La Via dell'amore, Dalai lama, ed. Mondadori 2007

El Dalai Lama ha escrito que tu enemigo es tu mejor amigo, porque es el único capaz de mostrarte aquello que tú no puedes ver, pues es inconsciente.<sup>4</sup>

Que es lo que hace que la inofensividad sea así de importante? Podemos prescindir de ella?

Hablamos de la unidad del Todo, de conciencia unificada y de campo unificado, decimos que la consciencia es una en esencia, aunque en este plano se presenta de manera fragmentada. Si la consciencia es una, la única manera que tienen sus unidades de relacionarse entre sí, es de manera inofensiva. De lo contrario cada "herida" que una parte hace a otra, en realidad se la hace así misma.

Quizás ahora las palabras de un mantra muy usado: "...que cumpla yo mi parte en el trabajo uno mediante el olvido de mi mismo, la inofensividad y la correcta palabra", serán utilizadas con una comprensión diferente.

Colocando lo que hemos dicho hasta el momento en un contexto más amplio de la nota clave, en la cual se habla de destrucción, se delinea la sombra de una contradicción de términos. Como podemos conciliar la inofensividad con el mandato "destruye"? Tratemos de resolver esta paradoja. Se puede destruir en modo inofensivo? Si se puede destruir sin hostilidad, sin sentimientos de odio, no por resentimiento, por rencor o por venganza, entonces se puede destruir en modo inofensivo. Un terremoto, la erupción de un volcán, un tsunami, destruyen con hostilidad o con inofensividad? La destrucción de formas cristalizadas es propiciada e indispensable, para que la vida se pueda revestir en una manera más apta a la manifestación de vida más abundante.

En el Bhagavad Gita, Krishna sacude a Arjuna del letargo interior y de la idea preconcebida que una persona espiritualmente evolucionada no pueda combatir y matar, diciéndole que su deber, en cuanto *ksatriya* (la casta de los guerreros) es el de destruir el mal representado por los primos Kurava, usurpadores del trono. Su tarea es defender a la humanidad de la avance del mal y matar sin sentir odio u hostilidad, sin espíritu de venganza, cumplirá su dharma.<sup>5</sup> Entonces se puede destruir con inofensividad aquello que debe ser destruido para que la vida prosiga.

Cuanta profunda consciencia de sí mismo debe ser conquistada antes de poder estar 100% seguros de poder destruir sin sombra de hostilidad, ni siquiera en los rincones más remotos de los pliegues más profundos del inconsciente!

Miremos ahora la palabra "restauración", que se puede considerar como "el restablecimiento de un orden precedente, respecto a un periodo de caos"; "el regreso a un orden pre constituido". Aparentemente parece una cosa buena y justa, pero atención! La naturaleza no regresa jamás a un estado precedente. La naturaleza es evolución porque la vida (en todos sus niveles de manifestación) es evolución y jamás "restaura". Se desarrolla a través de ciclos alternativos de orden y de caos, en los cuales cuando el orden se cristaliza, al punto de dejar de ser una forma apta al espíritu que la anima, se precipita una crisis y el orden se rompe. Entonces entra el desorden que pone en discusión todas las certezas precedentes y que se recompone en un nuevo orden, hasta que se repite de nuevo el ciclo. Como no podemos hacer regresar una rosa florecida y perfumada en un botón, nada que sea vida puede ser "restaurado"; por consiguiente ni siquiera en el "flujo de la impresión espiritual" "flujo" indica algo que fluye. Estar en el flujo significa estar en perfecta coherencia vibracional, en sintonía, con la energía divina universal. Este estado del ser (no estado de consciencia pues el estado de consciencia es temporal, ligado al correr del tiempo, mientras el estado del ser es atemporal) se manifiesta en el pensar/decir/hacer la cosa justa, apropiada al lugar, momento y circunstancia.

En los años cuarenta del siglo pasado, A.B. escribió: "La impresión espiritual ha sido interrumpida y ha interferido la divina afluencia circulatoria. La tarea de los discípulos del mundo es restablecer esa afluencia y terminar con la interferencia. Este es el mayor problema que enfrentan hoy los ashrams." Cuando el flujo se bloquea, la energía se acumula hasta el punto de máxima resistencia, que si se supera, se produce una explosión. Desde que estas palabras fueron escritas no se ha producido todavía una

-

<sup>4</sup> Discepolato nella Nuova Era, vol. 2, pg. 48 ed. inglese, A. Bailey

<sup>5</sup> Discepolato nella Nuova Era, vol. 2, pg. 48 ed. inglese, A. Bailey

<sup>6</sup> Raggi e Iniziazioni, pg.555 ed. inglese, A. Bailey

explosión tan potente como para destruir completamente la humanidad y la Tierra. Quizás la conciencia de la humanidad ha tenido éxito donde casi nadie tenía esperanza.

Han pasado casi ochenta años desde entonces y quizás que el flujo de la impresión espiritual ha encontrado nuevos caminos, que en aquel momento no se podían prever...

El Tibetano mismo admite, en los últimos tiempos de sus transmisiones telepáticas con A.B., que la Jerarquía estaba revisando sus predicciones sobre el desarrollo de la conciencia de la humanidad, mucho más avanzadas de lo esperado.<sup>7</sup>

Si miramos a nuestro alrededor vemos una extraordinaria mezcla de fuerzas y energías, que se mueven, se entrelazan y dominan de manera alterna. Para permanecer en el campo de la dualidad, que conocemos bien, podemos conducirlas de vuelta a cualidades de control, dominación, manipulación de masa por un lado y cualidades de evolución, discernimiento y desarrollo espiritual con servicio altruista y la búsqueda del verdadero Ser por el otro.

Por todas partes tenemos a disposición muchos instrumentos de crecimiento disponibles y, lo que es más importante, ya no están confinados en el ámbito del esoterismo, del ocultismo y de la investigación mística o religiosa. La física cuántica está comenzando a hablar de los mismos temas conocidos por los esotéricos y los místicos, aunque con un lenguaje diferente. La neurociencia ha descubierto que los mismos principios y leyes que se aplican a las partículas y cuerdas pueden aplicarse a la conciencia.

Inclusive algunos economistas, como Valerio Malvezzi, comienzan a hablar de economía humanista, poniendo en relación una economía sostenible con la evolución de la consciencia.<sup>8</sup>

Corrado Malanga, profesor de química de la Universidad de Pisa, ya retirado, está difundiendo su pensamiento en el cual aplica los principios más avanzados de la física a la consciencia, y a las esperanzas de un mundo feliz, en el que la humanidad será consciente de su naturaleza divina, finalmente responsable de sus acciones y pensamientos.<sup>9</sup>

Los mismos científicos han debido admitir que el observador modifica el comportamiento de la cosa observada, por consiguiente el pensamiento es potencialmente creativo. Nada nuevo para nosotros... De aquí la responsabilidad de lo que creamos y al mismo tiempo la pregunta ambigua: porque aquello que deseo no se realiza? Preguntémoslo a nuestro inconsciente...

Esto significa que la humanidad se está despertando, tal vez todavía está dormida, pero seguramente ya no está en letargo.

Por consiguiente quizás podemos concluir que el flujo de la impresión espiritual no se ha interrumpido del todo y esta lentamente retomando su afluencia.

Aspirantes, discípulos y personas de buena voluntad han ampliado cada vez más la red de Triángulos, hacen resonar en todo el mundo, más de una vez al día, la Gran Invocación, meditan en los plenilunios y en los novilunios. Todos los estudiantes de la Escuela Arcana siguen la meditación diaria relativa a su grado y la concluyen con la Gran Invocación, para distribuir la energía canalizada. "Son las acciones cotidianas de la gente común, que mantienen al margen la oscuridad, simples actos de bondad y amor". <sup>10</sup> No son estas, todas las formas de hacer que el flujo de la impresión espiritual fluya con una abundancia y libertad cada vez mayor?

En síntesis extrema, he aquí lo que vale tanto para el individuo como para la humanidad, consciencia aparentemente individual/separada y consciencia colectiva: La hostilidad crea barreras internas, hace las vibraciones de la estructura energética no sean coherentes y armónicas con las de la energía divina universal, por consiguiente bloquea el flujo de la impresión espiritual. Cultivemos la inofensividad, y el flujo comenzará a fluir de nuevo a través de nuevos caminos, creando nuevos senderos y nuevas oportunidades.

En conclusión quisiera colocar esta reflexión en el contexto del tema de la iniciación.

<sup>7</sup> Valerio Malvezzi, <a href="https://www.youtube.com/watch?v=dirvFqKjbJo">https://www.youtube.com/watch?v=dirvFqKjbJo</a>

<sup>8</sup> Corrado Malanga, <a href="https://www.youtube.com/watch?v=Y0o73mMth34">https://www.youtube.com/watch?v=Y0o73mMth34</a>

Corrado Malanga, <a href="https://www.youtube.com/watch?v=Y0o73mMth34">https://www.youtube.com/watch?v=Y0o73mMth34</a>

<sup>10</sup> Dal dialogo tra Galadriel e Mitrandir, dal film "Lo Hobbit, Un viaggio inaspettato"

Un proverbio zen dice: "Antes de la iluminación, cortaba madera y llevaba el agua; después de la iluminación cortaba madera y llevaba agua". Entonces no cuenta lo que se haga, sino lo que se es: el hacer llega como consecuencia y por su naturaleza será apropiado en tiempo, lugar y circunstancia. Los "iniciados" pueden estar dondequiera alrededor de nosotros y no ser reconocidos por lo que hacen. Están despiertos en un mundo de adormecido que creen vivir en un mundo tangible y real, mientras es una ilusión creada y mantenida por la mente y por la sucesión de los estados de conciencia, que crean el sentido del tiempo. Como dice un antiguo sabio tibetano, Long-Pa-Chen "Desde el momento que no es nada más que apariencia, perfecto en ser lo que es, no teniendo nada que ver con el bien o el mal, con la aceptación o el rechazo, podemos inclusive reír a carcajadas".

Afirmación provocadora, inclusive peligrosa por sus implicaciones y quizás indica la vía del despertar, para poder decir junto con Eraclito, con conocimiento de causa: "El mundo es único y común para aquellos que están despiertos".

40

## Visualización

Imagine que usted se encuentra al borde de un estanque de capullos de loto que descansan sobre sus anchas hojas verdes. Sobre usted está el azul del cielo y delante suyo al otro lado del estanque de capullos y hojas y en el lejano horizonte, un portal dorado, con sus dos hojas cerradas.

Imagínese que observa cómo se abren lentamente los capullos, hasta que poco a poco el campo cambia de verde a dorado, y todo lo que puede verse es un campo de flores doradas, totalmente abiertas al sol.

Imagínese, poniendo un pie sobre el campo de flores, descubriendo que en lugar del lodo y el agua que esperaba encontrar, hay un sólido Sendero que aparece a medida que va avanzando, dividiendo el campo en dos partes y le conduce directamente a los portales dorados.

Al recorrer este sendero, imagínese que las dos hojas del portal se abren lentamente a medida que avanza con confianza y con la mirada no en sus pies sino fija en el portal.

## Ideas sobre el desarrollo de la consciencia del Alma en la Música de Johannes Brahms

Mario Eugster Traducido del alemán al ingles y al español

Es un gran placer compartir con todos algunas ideas sobre la música de Johannes Brahms. Como pianista y terapeuta musical he estado tocando y pensando sobre esta música maravillosa. Trabajo como terapeuta musical en el sistema de salud mental en la Seguridad Social Inglesa (NHS) y esto continuamente me ha llevado a profundizar en mi entendimiento y en las conexiones que hay entre los procesos musicales y la vida interna de la psicología. Estos días es fácil olvidar que la música (en especial las grandes obras maestras) trata aspectos existenciales y espirituales referentes a la experiencia humana.

Hoy quiero presentar algunas ideas sobre el desarrollo de la conciencia del alma en la música de Brahms e ilustrar estas ideas con ejemplos de su música para piano. Se puede decir que la música habla por sí sola. La música, después de todo, puede expresar emociones internas, experiencias y estados de consciencia que pueden ser difíciles de expresar en palabras. Sin embargo, una exploración y consideración profundas, particularmente desde el punto de vista esotérico, puede revelar impresiones que llevan a una escucha más consciente de la música.

La nota clave: "Conoce, expresa, revela, destruye y resucita" se refleja verdaderamente en muchos niveles del trabajo creativo. Parece aplicarse al trabajo espiritual en formación grupal, al servicio a la humanidad a través de la creatividad, a la vida espiritual, como a la creatividad musical, el arte o la ciencia, para nombrar algunos ejemplos. Como resultado de la integración y alineamiento de la personalidad con el alma y la Monada, el poder creativo fluye en respuesta a la construcción del Antakarana y la expansión de consciencia que llamamos iniciación. Una gran virtud de la música se encuentra en su capacidad de mostrar aspectos del crecimiento interior y el desarrollo de la consciencia. La escucha consciente nos da la oportunidad de experimentar musicalmente este crecimiento interior.

Hoy me enfocare en un aspecto: la transmutación de emociones a través del despertar del centro del corazón y las energías del plano Búdico y en cómo estos procesos se manifiestan en el lenguaje musical y la estructura de Brahms.

Para explorar esto directamente los llevaré a un corto viaje espiritual a través del inicio del *Primer Concierto Para Piano en re menor, opus 15.* 

Piano concerto No 1, d minor, op15.

La composición de este concierto para piano tomó varios años, pero el trabajo tiene su origen en los tiempos complicados y de sufrimiento de Brahms poco después de cumplir veinte años. Esta época le llevó a una crisis mayor cuando su mentor y amigo, el compositor Robert Schumann, intento suicidarse saltando al río Rin. Afortunadamente Schumann fue rescatado, pero desde ese momento Schumann padeció profundas luchas psicológicas y enfermedades mentales. Brahms sin duda se vio muy afectado por todo esto.

Aquí está el inicio de ese concierto (orquesta): Ejemplo musical: concierto para piano, op 15 en re menor. Primer movimiento; Maestroso

Hay muchas claves que nos pueden llevar a entender como estas experiencias difíciles influyeron en la obra musical de Brahms durante este periodo de su vida. Es particularmente interesante desde la

perspectiva de la terapia musical. En mi opinión, el proceso musical de esta composición refleja como un espejo, el difícil proceso de transmutación de intensas experiencias emocionales como: perturbación, miedo, tristeza, y lucha interior, que entre otros acontecimientos, fueron causadas por los eventos trágicos de su amigo Robert Schumann. El biógrafo Hans Gal describe estos años de la vida de Brahms como "un tiempo de batallas sin tregua, inestables, de búsqueda y con aflicciones interiores" y destaca la fuerza interior del espíritu. Cito: "La habilidad heroica para domesticar ese caos de su vida interna" y " para desterrar las fuerzas caóticas, explosivas de la música y darles forma". (Gal, H., 1961,1980, 2015).

En lugar de identificarse con estas emociones intensas, o negarlas o perderse en el sufrimiento, Brahms le ha dado a esas emociones un espacio musical que inicia un proceso de transmutación mediante la elevación de esas fuerzas emocionales a la cámara del corazón. El desarrollo de la conciencia interior y la transmutación de las emociones se vuelven audibles y puede ser experimentada directamente a través del desarrollo musical.

Permítanme ilustrar esto tocando una breve selección del primer movimiento del concierto. Es mi esperanza que las siguientes ideas puedan brindar una experiencia más profunda de la obra cuando la escuchen en su oportunidad.

En el primer tema musical la orquesta plasma una escena oscura, un estado intenso de emociones, tensión y confusión que continua intensificándose y rara vez encuentra momentos de descanso (ejemplo musical). Poco a poco el oleaje disminuye y finalmente, de manera milagrosa, el piano responde con una relativa serena y profunda respuesta musical:

Ejemplo: entrada del solo del piano.

La voz del piano se expande en creciente emoción, y se refiere al desasosiego y aflicción del tema inicial. Sin embargo, el proceso musical gradualmente va abriendo nuevos caminos. El camino nos lleva lentamente pero sin pausa a la puerta del corazón, que se abre cada vez más y más mediante el cultivo de vibraciones más altas y la ascensión musical. Finalmente llegamos al segundo tema musical, entramos a la cámara del corazón: un elevado y expansivo tema, lleno de luz nos lleva a momentos de ingrávida y quietud.

Los diálogos entre estos dos temas caracterizan la totalidad el primer movimiento del concierto, así, el centro del plexo solar, influido por esta intensidad y sufrimiento musical establece contacto con el centro del corazón y gradualmente abre el espacio para la conciencia del alma. En su momento, el proceso musical refleja como la energía del amor encuentra su expresión en el mundo de la forma a través del campo astral.

Desde una perspectiva esotérica, Brahms creó un proceso musical de redención y a través de la apertura del corazón (la puerta hacia el alma), reveló el camino interior de la transmutación emocional y mental. En cierto sentido Brahms camino por un sendero musical hacia las funciones más elevadas del vehículo astral.

El Tibetano se refiere a esto de la manera siguiente:

"La meta del cuerpo astral es poder llegar a ser en forma similar el reflector de los impulsos búdicos que llegan al cuerpo emocional por conducto de ciertos pétalos del loto egóico y del átomo astral permanente" (Tratado del Fuego Cósmico, página 1103 edición inglesa).

Simultáneamente, la creatividad musical de Brahms se basa en un alto desarrollo de la naturaleza mental que es receptiva a ideas del plano mental superior. La técnica de composición musical se basa en el desarrollo de objetivos y es bastante semejante a la meditación con pensamiento simiente. Esto se revela en las increíbles estructuras multicapas de las composiciones basadas en un simple objetivo básico (pensamiento simiente musical).

En este contexto es interesante lo que Brahms dijo sobre los temas de inspiración musical en la entrevista con Arthur Abell:

"Yo inmediatamente siento vibraciones que estremecen a todo mi ser. Esto es la iluminación del alma por el poder del espíritu, y en este estado de exaltación, veo claramente qué es lo obscuro en mis estados de ánimo ordinarios. Estas vibraciones asumen formas mentales distintivas una vez que he formulado mi deseo y mi intención sobre lo que quiero - esencialmente el ser inspirado para que pueda componer algo que pueda elevar y beneficiar a la humanidad, algo que tenga valor permanente." (Conversaciones con Grandes Compositores- Arthur M. Abell)

Esto resuena con lo dicho por el Tibetano en relación a la naturaleza del desarrollo mental:

"Los estudiantes observarán, por lo tanto, que la meta del cuerpo mental es simplemente llegar a ser un transmisor de pensamientos y deseos del Ángel Solar y actuar como agente de la Triada" (Tratado de Fuego Cósmico, página 1103, edición inglesa).

En conclusión, quiero tocar un breve Intermezzo de Brahms. Esta es una de sus últimas composiciones para piano. En esta etapa de madurez, Brahms ha trascendido la lucha y batalla interior. La música fluye directamente desde la consciencia alma superior a la serenidad del corazón. Una consciencia altamente concentrada. Esta música refiere al que escucha al plano búdico irradiando amor impersonal y profunda compasión.

Johannes Brahms, Intermezzo op. 119 Nr 1.

\_\_\_\_\_

Meditación: "Dejar penetrar la Luz" en Español

\_\_\_\_\_

**Pausa** 

# **EL GAYATRI**

El Gayatri, uno de los mantrams o himnos más antiguos y bellos, se dirige al Creador, el Uno en Quien tenemos nuestro origen y a Quien finalmente volvemos.

Recitemos el Gayatri juntos seguido por el OM Si quieren, utilicen su propio idioma

> ॐ भूर्भुवः स्वः ॐ तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात्।

Bhur bhuva Suvah tat Savitur Varenyam Bhargo Devah asya Dhimahi Dhiyoh Yonah Prachodayat

OM

Oh Tú, sustentador del Universo
De Quien todas las cosas proceden
A Quien todas las cosas retornan
Revélanos el rostro del verdadero Sol Espiritual
Oculto por un disco de Luz dorada
Para que conozcamos la Verdad
Y cumplamos con nuestro deber
Mientras nos dirigimos a Tus sagrados pies

OM

# Que el grupo revele su unidad subyancente

Stefaan Werbrouck Traducido del Holandés al ingles y al español

En este título hay tres palabras que deben llamar nuestra atención.

- 1. el grupo
- 2. unidad subyacente
- 3. revele

Veamos estos tres conceptos.

## Grupo

Es sabido por todos que en el pasado la iniciación era, en gran parte, un proceso individual. Hoy en día, la iniciación es un asunto grupal. Ya no se trata de una relación entre un discípulo y un Maestro, sino de una relación grupal, una relación entre la humanidad, la Jerarquía y Shamballa.

También es un hecho conocido que los pensamientos son fuerzas y que focalizar los pensamientos es algo muy poderoso. En consonancia, mencionaré la importancia del trabajo de los Triángulos y de las meditaciones de la luna llena.

Es dentro un contexto grupal que el quinto reino, el reino de las almas, puede llegar a buen término y ahora estamos viendo que esto está sucediendo lentamente. Esta conciencia del quinto reino no es más que la conciencia grupal. Este quinto reino, que ahora se está revelando lentamente, consiste en unidades de conciencia que se sienten conscientes del grupo y piensan y actúan en la conciencia del grupo. Este reino se expandirá a medida que la obra de Cristo y Buda sea cada vez más comprendida y llevada a la práctica. Buda nos mostró el Camino de la lluminación. Cristo, el siguiente gran Maestro, unos 500 años después, encarnó un aspecto divino aún mayor, el aspecto Amor.

Entonces, ¿cuál es el propósito del *grupo*? El propósito es, como mencionamos anteriormente, hacer efectiva la obra de Cristo y Buda. Los mensajes que estos dos hijos de Dios nos dieron podrán realizarse cuando cada individuo, es decir, cada uno de nosotros, se descentralice de su vida personal individual, siendo este el significado del desapego. Una personalidad desapegada actúa desde una vida grupal. Está desapegada de sus propios objetivos personales, de sus deseos y anhelos. Piensa, siente y actúa en beneficio del bienestar del *grupo*. Se esfuerza, junto a sus hermanos, por aplicar el significado de Acuario. Dentro de 150 años, el equinoccio vernal estará en Acuario y así será durante los próximos 2.500 años. Estamos dejando Piscis y entramos en Acuario, el símbolo de la vida consciente del grupo. Acuario nos traerá una actitud grupal consciente de la vida. Desde hace algún tiempo, hemos visto cómo esto se está convirtiendo, de manera lenta pero segura, en un hecho real.

Una niña de quince años con dos trenzas, una camisa de leñador y un letrero de cartón en el suelo frente a sus pies. "Skolstejk för Klimatet", tres palabras suecas que viajan por todo el mundo. Estas palabras han dado lugar a un movimiento mundial y a una acción mundial, celebrada el 15 de marzo por la Juventud por el Clima, pidiendo a los trabajadores (aquí vemos la ley de la invocación y evocación) una huelga por el bien del clima. ¿No es esto una clara evidencia de que la conciencia grupal está siendo desencadenada?

La historia nos enseña que los cambios nunca vienen solos. Se necesitan personas que lideren, que hablen, que exijan a lo que se tiene derecho. Ha habido una dura lucha para hacer cumplir los derechos sociales. Tendremos que luchar por lo menos igual de duro para que nuestra actitud frente a la vida esté

en consonancia con los límites planetarios que enfrentamos ahora. Se puede realizar un gran trabajo dentro de un contexto grupal.

# **Unidad subyacente**

Acuario nos trae el sentido de la *Unidad*. Todo está conectado y todo lo que vemos, oímos, sentimos, olemos y saboreamos en este mundo de fenómenos físicos (con nuestros cinco sentidos físicos), no es más que una revelación de la *Unidad*. Esto significa que detrás de todos los fenómenos de la forma se esconde la Unidad. Para revelar esta Unidad oculta, necesitamos buscar en este territorio oculto. Este es nuestro trabajo oculto.

Hace unos días alguien me dijo: "Solo creo en lo que puedo ver, oír, sentir, oler, saborear. No existe nada más que lo que mis cinco sentidos conocen."

Este hombre tenía un perro con él y le dije: "Tu perro solo ve en blanco y negro. Este es un hecho científico. Es totalmente absurdo hablar con tu perro sobre los hermosos colores de la naturaleza. No tiene sentido darle a tu perro trozos coloridos de comida. Tu perro solo ve blanco y negro. Si tuvieras que hablar sobre los hermosos colores de la naturaleza, entonces tu perro, si pudiera pensar, te diría que estás loco. Porque el ojo humano no lo vea, no significa que no exista. ¿Podría ser que una persona no lo viera todo? El ojo humano es sensible a siete colores y a muchas combinaciones de estos siete colores. Pero tal vez no a todas las combinaciones. Un ser humano es, en cierto sentido, ciego al color. ¿No sería posible que haya otros colores a los que los conos y bastones de nuestros ojos no son sensibles?"

No porque no lo veamos quiere decir que no esté allí.

La percepción de la *Unidad* subyacente y, por lo tanto, oculta es la "comprensión" de esta *Unidad*. Se trata del 'conocimiento'. Comprender es ver, conocer el propósito. ¿Y qué es un propósito? ¿Es un propósito y no una expresión de una voluntad? Por ejemplo, nos hemos reunido aquí para participar en esta conferencia y para ello hemos necesitado la voluntad. A saber, la voluntad de participar en esta conferencia, hoy, aquí en Cayla. No hacemos esto porque tengamos algo de tiempo libre, sino porque nos vemos motivados por un propósito.

Detrás de todos los fenómenos concretos visibles existe la Unidad. Esta unidad es la Voluntad. La Unidad es una expresión de la voluntad. Conocer la Voluntad es el conocimiento verdadero que, además, es autoconocimiento. Y obtenemos este conocimiento al enfocarnos en el mundo de los significados. Desafortunadamente, hemos perdido este conocimiento. ¿Por qué lo hemos perdido? ¿Por qué no tenemos este conocimiento? ¿Qué nos ha pasado? ¿Qué o quién nos convirtió en ciegos de vista? ¿Qué o quién rasgó nuestros tímpanos? Se dice que somos ángeles caídos, y porque estamos caídos, tenemos que levantarnos de nuevo. Sí, tenemos que levantarnos de nuevo. Esta es la resurrección. Por tanto, levantémonos y prosigamos nuestro camino.

¿Qué camino? El del Antahkarana, el camino de la resurrección, el Camino del Retorno. Es el camino que conecta a la Humanidad con la Jerarquía y a la Jerarquía con Shamballa. Y cada uno de nosotros sigue su camino según su rayo.

Hemos abandonado la Casa del Padre, somos hijos perdidos. Hagamos girar la rueda (hablo de la rueda astrológica) lo cual significa que, como almas encarnadas, debemos distanciarnos de la vida de las formas externas.

El alma se ha separado de la Mónada, la Única, y se ha conectado con la materia. Durante muchas vidas hemos estado asociados con la materia. Ha llegado el momento de hacer girar la rueda y sentir cómo el alma se separa de la forma, de la personalidad y luego se une nuevamente a *Aquel* que lo envió. El hijo abandonó al Padre, pero después de muchas tribulaciones, regresa a Él.

En el libro de Alice Bailey, "Astrología Esotérica", podemos leer¹: los Señores de la Voluntad y el Sacrificio descendieron a la manifestación sacrificando su elevada posición y oportunidades en los planos

superiores de la manifestación, a fin de redimir la materia y elevar las vidas que inspiran esta materia a Su propio nivel. Este es el objetivo: la liberación del alma, nuestra alma, el alma grupal, la humanidad, el planeta. Este es nuestro objetivo: entender la *Unidad Subyacente*. Este es el trabajo oculto que representamos y juntos, en formación grupal, podemos hacer este trabajo. Levantémonos, animémonos los unos a los otros y avancemos. No debemos temer, porque el miedo es un obstáculo muy grande en el camino espiritual. Cultivemos la voluntad de continuar hacia lo desconocido.

Veamos la tercera palabra: revelar

#### Revelar

Recordemos la conferencia del año pasado sobre rasgar los velos de la ilusión, yendo paso a paso en el camino hacia la iniciación y revelando la luz. Este es nuestro objetivo, es más: somos ese objetivo.

Cuando decimos que nosotros tenemos un objetivo, podemos preguntarnos: ¿quiénes son estos "nosotros" que tenemos ese objetivo? ¿Qué queremos decir con "nosotros"? Cuando decimos que tenemos un objetivo, colocamos el objetivo fuera de nosotros mismos, olvidando que somos el objetivo en sí mismo.

A medida que avanzamos por el camino, esta Unidad se nos revela cada vez más, haciéndose más visible. Gradualmente nos damos cuenta del hecho de que somos ángeles, con nuestras alas alcanzando el cielo. Enfoquemos nuestra mente, porque es un camino mental, hacia el Padre, que está esperando a su hijo pródigo.

En conclusión, en *formación de grupo*, es decir, en conexión, franqueamos el camino oculto a la *Unidad subyacente*: el Padre. Esto nos lleva a la *revelación* de esta Unidad. Revelamos y descubrimos la voluntad divina en nosotros mismos. Cuando nos unimos con nuestro propósito y somos conscientes de que somos el propósito en sí mismo, solo entonces actuamos en un servicio real, como personalidades infundidas por el alma.

## El Servicio y la Palabra Sagrada

Ahora surge la pregunta: ¿cómo podemos revelarnos y ver al Padre? Esta es una pregunta realmente muy práctica. ¿Cómo revelamos esta Unidad subyacente que está dentro de nosotros y al mismo tiempo fuera de nosotros, tanto inmanente como trascendente?

El año pasado, en el Seminario de Buena Voluntad Mundial: "En Resonancia con la Tierra Viviente", la Sra. Vita de Waal habló sobre la importancia del sonido. Alice Bailey afirma en Cartas sobre la Meditación Oculta: "Cuando la meditación se hace en el corazón, mediante la entonación correcta de la Palabra Sagrada, y de acuerdo con las leyes ocultas, la fuerza llega a través de los centros emocionales, desde los niveles intuitivos."

¿Cómo puede este sonido llevarnos más lejos en el Camino del Retorno? ¿Por qué no escuchamos las palabras del Padre o solo vagamente? Porque todavía nos identificamos demasiado con nuestro yo personal y con el mundo de las formas. Será nuestra compasión y compromiso con nuestro entorno lo que abrirá nuestros ojos y hará que nuestros oídos escuchen. Nunca olvidemos que el Camino del Retorno es un camino de servicio.

La ley de invocación y evocación juega un papel importante. La invocación de lo superior implica una respuesta de lo superior. Cuando pronunciamos el sonido OM, enfocamos nuestra mente en lo más elevado y respondemos a la llamada de lo más elevado, y siempre en consonancia con el grado de nuestra comprensión. Si, por ejemplo, recitamos la Gran Invocación y concluimos esta Invocación con el sonido OM, de hecho, esta va seguida por una evocación. Estamos llamados a servir, porque este es el camino. El Camino del Retorno, la Unidad Subyacente a ser revelada, es una forma de servicio. Estamos llamados a servir y cuando hayamos completado nuestro servicio en la compasión y hayamos adquirido experiencia a través de este servicio, seremos llamados a servir más. Esto es la iniciación. Por eso se dice que el camino del discípulo es un modo de servicio y una mediación. Somos siervos de Dios y, a través del servicio, la Unidad oculta es revelada.

# Conclusión

La Unidad Subyacente se revelará cuando hagamos resonar el OM con intención de **buena voluntad**, con intención de recorrer el Camino del Retorno, con intención de aplicar buena voluntad a nuestras acciones, a nuestros sentimientos y a nuestros pensamientos. De esta manera, apliquemos esta invocación y seamos receptivos a la llamada del servicio real. Permitamos que la Luz del Alma brille dentro de nosotros y nos acerque más a la casa del Padre, para que Él se revele. ¡Y sepan que lo que son, es lo que irradian!

1. Alice Bailey, Astrología Esotérica, pág. 116-7 (edición inglesa)

49

## Trabajo de Grupo

Hoy, nos acercaremos al trabajo de grupo de la manera clásica: Por favor seleccione un tema y reflexionen dentro de su grupo, dando a cada uno la oportunidad de tener su opinión y expresar sus pensamientos. Por favor, designen a un voluntario como "reportero".

- 1. Esotéricamente hablando, la inofensividad es el método científico por excelencia para limpiar la casa y purificar los centros. Su práctica limpia los canales obstruidos y permite la entrada de las energías superiores. Reflexionen sobre ello.
- 2. ¿Qué relaciones podríamos establecer entre la síntesis, la voluntad y lo que observamos que está sucediendo actualmente en el mundo?
- 3. Viviendo desde el alma, viviendo en conciencia: Cómo integrar las enseñanzas en el mundo de hoy, cómo integrar la doble vida del discipulado.

----

Por favor, trate de limitar la presentación en su esencia escribiendo 4 o 5 frases cortas y sintéticas, permitiendo así el mayor número de grupos posible participar en esta sesión para compartir. (3 min por grupo).

\_\_\_\_\_

Meditación: "Dejar penetrar la Luz" en Ingles

Con profundo agradecimiento a todas las personas, que de forma voluntaria han colaborado en la traducción de todas las alocuciones y textos, sin ellas la realización de este cuaderno no sería posible.

Nuestro trabajo es exclusivamente sostenido por las donaciones, muchas gracias por su aportación.